
 

Ineditudine 
Gianni Celati
3 Gennaio 2023

A un anno dalla morte pubblichiamo un testo inedito di Gianni Celati con un’introduzione di Andrea
Ruggeri.

Si sa che dopo la morte degli scrittori c’è un accanimento a scovare quel che hanno scritto e mai pubblicato
per non si sa quali misteriose reticenze, o solo perché la ritenevano roba venuta male, cioè merda. Con gli
inediti gli scrittori morti vengono trattati dagli editori come “c’è vita oltre lui”. Che dire, gli inediti sono un
business editoriale come un altro. I cattivelli insinuano che se uno scrittore schiatta senza lasciare inediti è
già sospettato in vita di tirchieria letteraria, accusato di ineditudine, di non lasciare nulla agli affamati, o
peggio, allo sciacallaggio editoriale. Premessa d’obbligo dato che quel che segue non è qualcosa di scritto
ma di trascritto, sono parole ritrovate, niente a che fare con il tirar fuori manoscritti dal cassetto del defunto
e propinarli come pepite. Non voglio dar roba da masticare ai cacciatori di inediti, ma fare un regaluccio a
tutti gli affezionati a uno scrittore che hanno letto in pochi ma che molti dicono di amare. Il suo nome è
Gianni Celati, tanto studiato per come scrive. Ho per le mani un ritrovamento casuale di una trascrizione da
nastro su di un quaderno, un’ineditudine involontaria cercando altro nell’archivio del mio amico Mario
Zanzani alias Marion Blando. In testa a un quadernello Pigna c’è scritto Sbobinata Fondazza Gennaio 1979.
Gennaio, forse il compleanno di Celati. Ricordo occhio e croce: fu una “lezione” notturna che fece
all’ultimo piano di una casa in via Fondazza 33 a Bologna, proprio davanti a Casa Morandi. Oltre a me
c’erano Marion Blando Zanzani†, Luciano Luc Capelli†, Nicoletta Vitamina Billi, Conce Ventimiglia e una
torta salata del pasticcere Laganà. A quel tempo Celati aveva un’autentica passione per l’insegnare al
DAMS, alla scuola del dubbio, ma questa non divenne una lezione, è rimasto solo un torrente di parole
stizzite proferite a bassa voce dopo molto fumo e vino. Ci sono ragionamenti sul sentimento di essere perduti,
sull’aridità di una generazione, sul guardare e trovare il proprio posto tra le cose. 

Sta tutto nel quaderno Pigna di Marion Blando Zanzani. Tutto molto incerto. Un’ineditudine che inizia dove
mi pare e piace, tipo qui. (Andrea Ruggeri)

…ciascuno è impegnato continuamente nel corso della vita in un lavoro di costruzione del di fuori. 

Il mondo non è qualcosa di già dato, le cose non sono già date, il mondo e le cose sono un continuo presente,
tutto quanto sta insieme attraverso estenuanti lavori. Sto parlando di quel lavoro di riordinamento
dell’esterno, che è necessario per trovare il proprio posto. 

Harvey Sachs, che è il fondatore di una disciplina che si chiama etnometodologia, aveva una frase essenziale
“per essere uomini normali noi lavoriamo dalla mattina alla sera in modo infaticabile”. 

I rapporti sociali sono il prodotto di infinite mosse, sottigliezze. Guarda anche in letteratura! Come sia
tramontato per sempre un orizzonte contemplativo! Il fatto di decidere se e come contemplare qualcosa, se in
modo realistico o fantastico, non ha più senso perché la contemplazione non è altro che una costruzione
ideologizzata. Il problema della costruzione è alla base di tutto.

Sì, va bene, si dirà, ma costruire cosa? Sembra che siamo tutti già belli che costruiti, e poi non vogliamo
mettere sullo stesso piano la costruzione artistica e quelle quattro coordinate che ci servono per vivere nel

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ineditudine
https://test.doppiozero.com/gianni-celati-0


mondo in mezzo agli altri? È proprio qui l’inganno. Non c’è alcun soggetto che costruisce. Non esistono
cose, soggetti, forse non esistono nemmeno le persone ma esistono dinamiche. Si parla dell’altro come
collega, amico, maschio, superiore, inferiore, etc, e ciò non vuol dire che l’altro sia qualcosa di tutto questo.
Vuol dire solo che nella relazione costruisco in questo modo una dinamica. Ciò che l’altro è non ha
importanza, perché è prima di tutte queste cose. 

Una macchina semantica. Esiste qualcuno che non è ancora un membro, che non è ancora categorizzato? Già,
quando si nasce si diventa bambino. Non c’è luogo per soggetti, ossia quella del soggetto è ancora un’altra
categorizzazione. Nei rapporti che si costruiscono ci si può presentare come pura macchina semantica,
giovane, vecchio, maschio, femmina, bambino, adulto, oppure ulteriormente come dottore, idraulico,
falegname, oppure in modo ancora più ravvicinato come dottore che ama i quadri, o che ha la mania di
correre dietro alle bambine. Quest’ultimo livello di caratterizzazione è un avvicinamento nella dinamica delle
relazioni sociali. Questo è la certezza dello sguardo dell’uomo borghese. La tematica borghese dell’esistenza
coglie queste ulteriori possibilità, immagina, propone agli altri degli stimoli perché gli altri immaginino che
io sia qualcosa oltre il maschio, adulto, giovane, vecchio, idraulico o meno. Ma c’è una incertezza dello
sguardo? 

Che cos’è? Vale la pena domandarselo?

Questo significa che nei rapporti sociali sono più importanti altri elementi, incerti. Diciamo per esempio
quelli che definiscono la situazione e lo status degli interlocutori.

Prendiamo qualcosa del genere. Prendiamo due vecchiette che parlano per strada, e si raccontano i loro fatti.
L’uomo colto, di questa situazione ha sempre avuto una percezione anomala: queste due che stanno perdendo
tempo. Se pensiamo che un regime famigliare è quello che è, continua ad essere una famiglia fintanto che
tutti i suoi membri hanno modo di raccontarsi l’uno all’altro quello che fanno, e che crolla il regime
famigliare quando uno dei suoi membri muore, o se ne va, o litiga con gli altri, e non continua più questo
infinito racconto di cos’è la famiglia. Allora possiamo spiegarci perché le due vecchie si incontrano la
mattina e si raccontano tutto. E questo vale in generale per tutti, raccontare è costruire la relazione. Si trova
l’altro e con lui si costruisce il gioco sociale. 

La tua identità non esiste in alcuna misura se non c’è qualcuno che la conferma in quanto gliel’hai raccontata
prima. L’identità è un racconto che per esserci deve essere ri-raccontato da un altro. 

Le due vecchie che s’incontrano non solo hanno il problema che l’una deve ri-raccontare l’identità dell’altra
all’interno di un gruppo sociale e famigliare, hanno anche il problema di raccontarsi lo spazio, un lavoro
costante di tipizzazione dello spazio, il vicino del terzo piano, il droghiere, il vicinato in genere, etc. E questa
è una cosa che non può essere preorganizzata. Ci sono un sacco di pregiudizi sui rapporti tra gli umani.
Partendo da problemi di valore è impossibile sospendere il giudizio su ciò che avviene. Si valutano i discorsi
pieni piuttosto che i discorsi vuoti, ma non esistono differenze tra vuoto e pieno, non esistono discorsi vuoti.
Queste manutenzioni possono avere categorie logiche diverse, per esempio quella del racconto puro e
semplice, mio figlio ha fatto questo, oppure ci può essere un altro tipo di manutenzione, quella
metalinguistica, si tratta sempre di un racconto, di una diceria, la critica letteraria per esempio non fa altro
che fare dicerie su un tipo logico che si chiama metalinguaggio. Ci può essere un altro tipo di manutenzione
che possiamo chiamare metacomunicativo, cioè a dire intanto che faccio qualcosa io ti segnalo che tipo di
relazione abbiamo, se mi stai scocciando, divertendo, se sto scherzando. Oppure altri tipi di manutenzione,
ma non c’è possibilità di dire che c’è un discorso vuoto, perché un qualcuno si presenta ad un altro qualcuno.
Non esiste un discorso privo di senso, mai. 

Io penso che nella vita c’è bisogno di storie, di racconti, di mitologie, perché sono l’impalcatura della
comunicazione umana, la maggior parte delle conversazioni riguardano storie sentite, storie nostre. Quindi
come fare il pane, fare i tavoli, fare le case. Cioè una risposta a necessità organiche di tipo ambientale. È
un’attività anonima e collettiva, riguarda l’impianto costitutivo della comunicazione umana. Allora tutto



questo casino che la letteratura fa sul senso e le sue rovine, è privo di senso. 

Si rifiuta di riconoscere coerenza nel tuo discorso, la letteratura pensa che il tuo discorso è incoerente perché
c’è qualcosa che non è dentro le parole, che riguarda il mio tipo di percezione, di categorizzazione. Per es.
rispetto ai bambini e ai matti tendiamo ad avere una presa di posizione che ci siano dei non sensi. Il senso
esiste in quanto accezione di coerenza percepito o costruito naturalmente o attesa o ipotizzata nel discorso
altrui. Oppure può esistere una terza cosa: la simulazione di una incoerenza, il gioco di parole tende a mettere
in rilievo che il senso potrà passare nel non senso. Il percorso di una generazione è stato sempre orientato
sulla direzione di trovare l’identico e il differente, dove l’identico era il ripetitivo, ciò che si ripete sempre
uguale a se stesso, e il diverso era di volta in volta fantasia, immaginazione o addirittura pazzia. Un brutto
sentimento di presa del mondo, il di fuori è già tutto categorizzato come se veramente ciò che è là fuori
avesse a che fare con le mie intenzioni e i miei desideri. Il mondo non corrisponde alle mie attese, lo diceva
già Hegel. È ormai insopportabile trovare l’identico che si ripete, si deve avere un’ironia sul distacco, sul
distanziamento dall’identico, dalla sua aridità.

La differenziazione è un desiderio impotente, o anche peggio. In un mondo in cui tutti siamo differenziati,
tecnicamente siamo tutti uguali, questo è solo un paradosso. Qui c’è uno sterminio di una generazione, lo
sterminio del sé. Una nuova forma di aridità, tanto più grave per chi voleva abbattere la cultura borghese.
Però se si accetta la metafora dell’arido dobbiamo contrapporlo a quello che comporta tutto il contrario del
lavoro di differenziazione, che comporta dedizione e lavoro fino alla morte. 

Ma dopo la catastrofe dell’arido sei vivo come prima e stai facendo quello che fanno tutti, sei perduto per il
semplice fatto che sei al mondo. Essere perduti significa che prima o poi ti accorgi che sei nella tua bolla di
parole e che tutti i pensieri di fuga non sono stati altro che il rafforzamento di questa bolla, ma nessuno è
capace di vivere sentendosi perduto perché è un modo di dire. Finalmente ti rendi conto che essere perduti
significa che devi avere cura del di fuori.

Dunque non spaventarsi del fatto di sentirsi una rotella insignificante nel meccanismo sociale, ma spaventarsi
del fatto di non poter dire: io l’ho fatto, io lo so fare. 

Dillo a te stesso, senza farlo sapere troppo in giro.

E poi l’aridità è spesso uno stile, e mi ha stancato, non porta a niente, uno stile culturale vale un altro. Lo stile
è uno dei vecchi principi di esaltazione della parola individuale, che oggi non ha più senso. Appunto, uno
stile vale l’altro. Io avevo tentato un arretramento, avevo tentato di retrocedere verso modelli narrativi in
disuso, come la favola, le narrazioni orali, la narrazione epica. Cioè retrocedere nel senso di regredire e
lasciar minor spazio alle proiezioni e identificazioni che riportano una narrazione all’attualità. Non c’è epica
nell’attualità. 

Una narrazione deve essere fuori dal tempo. E quando parlo di epica penso ai film di Ford, che mi sembrano
l’ultima vera narrazione epica che abbiamo avuto al mondo. In Ford è come se tutte le azioni si
assolutizzassero davanti agli occhi, sullo sfondo di un paesaggio inanimato. È questa l’epica, l’avventura. Poi
i suoi personaggi sono sempre portatori di un codice, d’un codice di comportamento. Attraverso di loro non
vedi quasi mai una psicologia, vedi solo un codice. 

I personaggi di Ford non si raccontano quasi mai, non si giustificano quasi mai, si installano nel paesaggio e
basta. Ad esempio Henry Fonda nei film di Ford non ha mai gesti o accenni a qualcosa che puoi chiamare
interiorità. Tutto quello che si ricorda di Henry Fonda è il suo modo di camminare e di guardare di traverso.
A me è sempre sembrata una grande lezione narrativa, sulla possibilità di costruire storie solo su dati esterni.
Tutto in esteriorità, sullo sfondo d’un paesaggio inanimato. Non trovo narrazioni moderne così convincenti,
così distaccate dal mondo, così nude senza le certezze della letteratura. Senza l’indicibile della letteratura, le
storie diventano incertezza su chi sei, cosa fai, in che modo vivi, diventano ricostruzioni avventurose, non più
dati di fatto. Niente è più dicibile con sicurezza, tutto è solo congetturale. Tu cominci ad andare in giro



dovunque con un doppio te stesso, che trasforma quello che vede in categorie verbali, in ovvietà, che parla e
giudica e crede di sapere in che mondo vive. Poi questo doppio di te stesso impari ad osservarlo, ti rendi
conto che è un automa, che parla e giudica e descrive quello che vede solo perché l’hanno programmato così.
Ha impressioni, sensazioni, desideri, ed è lui il vero narratore, perché vuole sempre parlare di tutto, e ripetere
storie sentite dire come se fossero le sue. Tu sai che vede solo quello che è programmato a vedere e dice solo
quello che è programmato a dire. Così cominci a studiarlo bene questo doppio te stesso, e attraverso le
congetture che fai su di lui, allora puoi raccontare delle storie. 

È questa l’incertezza dello sguardo.

Aggiunta:

Mi rendo conto che dopo aver letto si potrebbe pensare che tutto questo discorso fatto più di quarant’anni fa
vada a parare contro quegli scrittori che si sentono impegnati a scrivere il Krishna delle loro esistenze, con
tutta la fotta impegnatissima di chi fa letteratura. Credo che no. Invece sia rivolto ai persi a far niente che
trovi in giro, quelli che ti raccontano una storia a voce, e poi se ne vanno camminando per chissà dove. 

Con spirito ignorante tutto questo è stato affidato ad Ermanno Cavazzoni. 

(A.R.)

 

Leggi anche:

Gianni Celati | Ferrara, o cara
Jean Talon Sampieri | Celati, saggista in fuga
Michele Ronchi Stefanati | Celati, un cineasta delle riserve
Gianni Celati | Ulisse. Entra in scena la vita oscena
Gino Ruozzi | Sugli argini di Gianni Celati
Daniele Gorret | Il mio Celati
Franco Arminio | Celati: esercizi per fronteggiare il vuoto
Enrico Palandri | Ciao Gianni
Cecilia Monina | Celati: intensità libere, armonia e fantasticazioni
Gianfranco Marrone | Celati, muro contro muro
Marco Belpoliti | Luigi Ghirri e Gianni Celati
Rocco Brindisi | A passeggio con Gianni
Gianni Celati | Il desiderio di essere capiti
Daniele Benati | Gianni Celati. Traduzione, tradizione e riscrittura
Claudio Piersanti | Celati. Il Lunario e lo smarrimento del Paradiso
Marco Belpoliti | Nella nebbia e nel sonno: Celati e Ghirri
Franco Arminio | Gianni Celati, uccello camminatore
Gianni Celati | Celati, Heidegger e i Beatles
Gianni Celati | Il chiodo in testa
Enrico Palandri | Conversare con Celati: cosa significa stare al mondo

L'immagine in copertina è di ©Nicoletta Billi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/ferrara-o-cara
https://www.doppiozero.com/celati-saggista-in-fuga
https://www.doppiozero.com/celati-un-cineasta-delle-riserve
https://www.doppiozero.com/ulisse-entra-in-scena-la-vita-oscena
https://www.doppiozero.com/sugli-argini-di-gianni-celati
https://www.doppiozero.com/il-mio-celati
https://www.doppiozero.com/celati-esercizi-per-fronteggiare-il-vuoto
https://www.doppiozero.com/ciao-gianni
https://www.doppiozero.com/celati-intensita-libere-armonia-e-fantasticazioni
https://www.doppiozero.com/celati-muro-contro-muro
https://www.doppiozero.com/luigi-ghirri-e-gianni-celati
https://www.doppiozero.com/passeggio-con-gianni
https://www.doppiozero.com/il-desiderio-di-essere-capiti
https://www.doppiozero.com/gianni-celati-traduzione-tradizione-e-riscrittura
https://www.doppiozero.com/celati-il-lunario-e-lo-smarrimento-del-paradiso
https://www.doppiozero.com/nella-nebbia-e-nel-sonno-celati-e-ghirri
https://www.doppiozero.com/gianni-celati-uccello-camminatore
https://www.doppiozero.com/celati-heidegger-e-i-beatles
https://www.doppiozero.com/il-chiodo-in-testa
https://www.doppiozero.com/conversare-con-celati-cosa-significa-stare-al-mondo
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



