DOPPIOZERO

Oltreil feticismo del paesaggio

Ugo Morélli
13 Gennaio 2023

A un ospite erichiestala cortesia di domandare. Non € cosi che noi, ospiti del pianeta Terra, ci siamo
comportati e ci stiamo comportando, da un certo momento in poi della nostra storia evolutiva. “ Bastava
fermarsi un momento, alzare o sguardo, ragionare e uscire dai cliché’. Cosi scrive Maurizio Dematteisin
Inverno liquido, (DeriveApprodi, Roma 2022), il libro scritto con Michele Nardelli, per cercare di riportare al
paradigma dell’ Antropocene e della crisi climaticala questione del declino di un intero modello di sviluppo,
quello dello sci di massa come fattore caratterizzante dell’ economia alpina. Ecco, ladomanda dapors allora
diventa: ma perché é cosi difficile fermarsi un momento ariflettere e uscire dalla forza della consuetudine
conformista nonostante e evidenze, cambiando finalmente punto di vista e comportamenti?

Un crogiolo di resistenze, rinvii, ritorni alla consuetudine; insieme a saturazione ed occlusione delle
prospettive di cambiamento e trasformazione necessarie, attraversatutto il libro e si connette strettamente a
uno dei problemi principali posti da Augustin Bergque nel suo Pensare il paesaggio, appena pubblicato da
Mimesis Edizioni (Milano-Udine 2022). Scrive Berque:


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/oltre-il-feticismo-del-paesaggio
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

AUGUSTIN BERQUE

A CURA DI MARCO MAGGIOLI E MARCELLO TANCA

O MIMESIS




“Non s émai parlato cosi tanto di paesaggio come nella nostra epoca, non si Sono mai avuti cosi tanti
paesaggisti (nel senso qui di professionisti della pianificazione paesaggistica), non s sono mai pubblicati cosi
tanti libri di riflessione sul paesaggio (e questo e I’ ennesimo), in breve, non ¢’'é mai stato un cosi intenso
fiorire di pensiero del paesaggio...e, a contempo, non si sono mai devastati cosi tanto i paesaggi. Siamo dei
gran chiacchieroni, sappiamo parlare molto bene del paesaggio, ma siamo anche in totale contraddizione con
i nostri stessi discorsi; i nostri atti vanno in un senso opposto. Piu si pensail paesaggio e piu lo si massacra’
[Bergue, p. 44].

Lacontraddizione tradire e fare richiamail rapporto tra consapevolezza e azione, che s mostra per nulla
automatico. Possiamo essere consapevoli dell’ inefficacia o delle conseguenze indesiderabili di un certo
comportamento ma non per questo cambiare quel comportamento. Sarebbe importante fermarsi ariflettere,
appunto, ma & proprio quello che non facciamo rassicurandoci con laforza dell’ abitudine. Alla base di tutto
guesto, secondo Bergue, vi € una metafisica della rappresentazioneil cui asse portante € la distanzaradicale
che intercorre tra soggetto e oggetto. Rimuovere I’insostenibilita del nostro modo di vivere e abitare la Terra,
misconoscendo il valore del limite, induce a cercare rassicurazione in quello che non solo hafunzionato nel
tempo, ma ha anche garantito un modello di sviluppo dominante e ritenuto | unico possibile. Quel modo di
vivere, lavorare e usare le risorse e evidentemente distruttivo delle stesse condizioni dellavivibilita, e la sua
insostenibilita & allo stesso tempo ecologica, etica (perché produce sempre piu elevate disuguaglianze) ed
estetica. Rompe cioé la struttura di legame che tiene insieme il sistema vivente e mette in discussione la
vivibilita delle specie, compresa la nostra che ne € la principal e responsabile. Se in ognuno di noi si coniuga
un corpo animale individuale e un corpo collettivo, eco-tecnologico-simbolico, che rappresentail nostro
mondo, I’ unico che abbiamo, noi siamo paesaggio, in quanto il paesaggio € interno e intorno a noi.

Basterebbe un’immagine, che pero mostra di non bastare, proposta da Dematteis e Nardelli, per riflettere e
cambiare: quelladegli impianti di risalita arrugginiti e in disuso che tempestano le vallate alpine intorno ai
mille metri di altitudine. “Sono il simbolo di un sistemadi crescitainfinita che oggi € ormai a tramonto, un
sogno interrotto che hacullato e illuso le comunita nelle terre alte”. Potremmo parlare di quello che accade
con la previsione progressivamente in aumento dell’ innalzamento delle acque dei mari che minacciano la
vivibilita nelle isole e nelle citta costiere. Michele Nardelli, riprendendo un monito di Laura Conti, si
domanda se non siamo gia nel territorio dell’ irreversibilita e come mai non siamo riusciti € non riusciamo a
riconoscere che: «Da qui in avanti il momento in cui fermarsi piu facile e ora. Ora é piu difficiledi ieri, ma e
piu facile di domani. Ora e piu difficile che un anno fa, ma & piu facile che tra un anno» [Laura Conti].

Per riconoscere come le comunitalocali stanno rispondendo alla situazione in atto gli autori attivano un
dialogo con i protagonisti realizzando un itinerario denso di esperienze e di vissuti, di tentativi e di fallimenti.
Ne emerge un’ umanita che si dimenadi fronte a cambiamenti rapidissimi che avvengono nel breve spazio
delle proprie vitein cui si vivono processi chein altri tempi si sarebbero manifestati in ere geologiche.

Abbiamo tagliato il legame tra soggetto e oggetto, tranoi e lanaturadi cui sSiamo parte, supponendo un
modello di vitaammaliante che ci ha portato a sentirci soprale parti e senzalimiti di cui tenere conto. Per
quellaviai paesaggi delle nostre vite sono diventati gli sfondi del nostro agire, trattati come scontati 0 come
feticci dafotografare e celebrare, ma non come mondi con cui coevolvere, da curare e generare.



Chefaticas faaportareil paesaggio nella posizione di figura nella nostra esperienza, sottraendolo al ruolo
di sfondo, dove tenacemente continuiamo arelegarlo! Eppure non mancano riflessioni come quelladi
Augustin Berque, il quale sostiene che “il nostro essere comune e in gran parte il paesaggio”. Mache
significa? Che io sono acqua, aria, suolo, energia? E che le comunita a cui appartengo sono in gran partei
contesti della nostra esperienza di vita? Beh! Si. In buona misura significa proprio questo: pensareil
paesaggio significapensarsi. Lo spazio e il contesto della nostra vita non se ne stanno la fuori, mali
interiorizziamo come condizione stessa per la nostra individuazione e per la nostra vivibilita. Una cosa cosi
scontata deve essere dimostrata per essere riconosciuta. Del resto, quante volte abbiamo riflettuto sulla piu
esistenziale e piu scontata delle nostre esperienze, il respiro? Eppure, se non respirassimo un certo numero di
volte in un minuto non riusciremmo a sopravvivere. Lo verifichiamo nelle situazioni traumatiche in cui
abbiamo difficolta arespirare per qualche ragione.

Utilizzando un paradosso possiamo sostenere che se non disponessimo del sistema sensorimotorio combinato
con il nostro pensiero simbolico, per noi il paesaggio non esisterebbe. La trasformazione necessaria nel
nostro rapporto con lavivibilita e il paesaggio richiedono percio un paio di premesse necessarie. Laprima
riguardal'esigenza di definire con una certa precisione di cosa parliamo quando parliamo di paesaggio. Ci
portiamo dietro una visione idealizzata del paesaggio che lo considera soprattutto come aspetto esteriore
degli ambienti in cui viviamo a partire da una considerazione che potremmo definire “romantica’, che ne



idealizza il contenuto, il senso eil significato. La seconda premessa riguarda le forme narrative con cui il
paesaggio viene descritto, analizzato e raccontato. Se proviamo afare un salto di qualita giungendo a definire
il paesaggio come I'esito del nostro accoppiamento strutturale con gli spazi della nostra vita, possiamo
riconoscerne la natura esistenziale che |o connette alla nostra stessa vivibilita e, piu strettamente, alla nostra
biologia evolutiva. In questo senso il paesaggio € il nostro spazio di vita possibile, inteso concretamente
come acqua, aria, suolo, energia, fattori necessari 0 meglio indispensabili per la nostra esistenza. Dal punto di
vista educativo ne consegue che noi giungiamo a creare |'idea stessa di paesaggio muovendoci negli ambienti
della nostra vitafin dalla nostra origine ed estendendo il paesaggio corpo a paesaggio stanza, al paesaggio
casa, a paesaggio esterno che siaun cortile 0 unavia o un quartiere, al paesaggio paese o citta, al paesaggio
mondo. Come abbiamo mostrato in un ampio percorso di ricercail paesaggio, dal punto di vistadel nostro
rapporto e del nostro accoppiamento strutturale con gli ambienti della nostra vita, tende ad assumere le stesse
caratteristiche della lingua madre. Cosi come noi non possiamo non imparare la lingua madre dal momento in
Ccui partecipiamo a una comunitadi parlanti nel contesto della nostra vita fin dalla nascita e ancor prima, alla
stessa maniera noi non possiamo non elaborare un'idea di paesaggio come interiorizzazione del contesti di
vita e proiezione di noi stess in quei contesti (U. Morelli, Paesaggio lingua madre, Erickson, Trento 2014).

Unacriticaal feticismo del paesaggio idealizzato e, quindi, dell'identificazione del paesaggio con il “bel
paesaggio”, € percio una condizione essenziale per sviluppare azioni efficaci che vogliano trasformare i modi
di occuparsi del paesaggio e dellavivibilita. Quest'ultima é intesa come I'insieme delle condizioni proprie di
un ecosistemadi cui noi finalmente ci sentiamo parte, non essendo in alcun modo e per nessuna ragione
soprale parti di quell’ ecosistema, ma riconoscendo di essere una parte del tutto che non ha acuna condizione
di vita possibile se non dipendendo da quell'ecosistema.

Appare necessario intraprendere un percorso multidisciplinare, seguendo percorsi non solo di storia del
territorio e dell’ arte ma anche di filologia, filosofia e storia delle religioni, per lavorare sul paesaggio; occorre
soprattutto porre al centro il sistema sensorimotorio umano, dalla percezione alla sensibilita; occorre, inoltre,
considerare i contributi delle scienze della vita e della complessita dei sistemi ecologici. Questi percorsi
possono portare ad avvicinarsi a concepire il paesaggio come unadelle molteplici espressioni di unacivilta,
prendendo |e distanze dalla concezione feticistica del paesaggio come eccezione o veduta eccezional e, come
panorama o come cartolina, o ancora come immagine da postare sui social media. Partendo da queste
premesse, |’ educazione si focalizzera non solo sulle varie manifestazioni riconoscibili di una data cultura
paesaggistica— in quanto ogni realta sociale ed economica nel proprio contesto esprime nei fatti e con le
azioni una culturadel paesaggio —, bensi sullaricerca antropologica di costanti trasversali adiversi luoghi ed
epoche, muovendosi quindi alivello spaziae e temporale, cercando collegamenti tra oriente e occidente, tra
antichita e contemporaneita. Ne derivera un ampliamento metodologico dell’ analisi del paesaggio e del suoi
confini tematici e geografici: un superamento sia della concezione formalista del paesaggio siadella semplice
decifrazione iconografica delle sue immagini, in favore di una scienza della natura e della cultura che
interpreti |’ espressione del paesaggio innanzitutto come esigenza biologica.

Questa sfida alla diffusa concezione puramente estetizzante del paesaggio pone in relazione il paesaggio con
le azioni e le scelte estetiche e materiali dell’ epoca, in un’ ottica quindi di ricostruzione della storia della
culturadellavivibilita e del modello di sviluppo di un dato luogo e periodo, al fine di chiarirein che modo e
aquale scopo I’ eredita delle generazioni sia stata fatta propria e utilizzata dai contemporanei. Ne emerge un
aspetto piu che decisivo dellariflessione sullavivibilita e sul paesaggio, quello della responsabilita che
ognuno ha come costruttore di fatto, insieme agli atri, del paesaggio della propriavita. Pur incentrandosi sul
rapporto tra linguaggio, azione poetica— da poiesis che vuol dire fare, noi facciamo di fatto il nostro
paesaggio — e linguaggio visivo, il confronto tra parola e narrazione non ricopre quindi solo un obiettivo
filologico, volto arintracciare le rappresentazioni e le raffigurazioni, bensi halo scopo di metterein luce il
valore espressivo che il modello di azione individuale e collettivo assume nel creare i paesaggi delle nostre
vite [cfr. U. Morelli, | paesaggi della nostra vita, Silvana Editoriale, Milano 2020].

Analizzando i modi di intendere il paesaggio nel linguaggi dominanti non e difficile riconoscere le cifre
dell’ eccezionalita, dell’ autentico, del meraviglioso. Una sortadi sindrome celebrativa che esaltail paesaggio



nel momento in cui continuaa distruggerlo. Si pensi solo a consumo di suolo che prosegue a un ritmo
forsennato, speculativo e ingiustificato. Laddove sarebbe particolarmente importante, prestare attenzione a
valore e al fascino del piccolo, dell'infinitesimale, del frammento, senzail clamore del gigantismo. Oggi &
tendenzial mente tutto orientato all'eccezionale e all'ossessione del cosiddetto autentico, al'insegna del nostro
consumismo dominante che continua ainsegnarci che di piu € meglio, creando continui vincoli ariconoscere
cheil piccolo eil minimo sono straordinari. Il frammento contiene tutto se st hanno i passi per avvicinarlo e
gli occhi per guardarlo, se si attivano le orecchie e le emozioni per ascoltare eil tatto per toccare. Il piccolo
contiene tutto se si favorisce I'attivazione del sentire e del riconoscere che nel paesaggio c'élo spazio di vitae
c'e laproiezione dell'interiorita, tutto condensato. Ci sono lamemoriaei millenni di vitain qualsiasi
espressione di ogni piccolo posto perché ogni luogo e paesaggio a saperlo riconoscere.

Le narrazioni del paesaggio finiscono per proporsi come una sorta di ekphrasis del paesaggio ideale, invece
che concentrarsi sull’insistenza dei fattori che emergono dal movimento nello spazio e dall’ ascolto degli
eventi prodotti dal vento sugli aberi e dalle azioni degli umani sull’ ambiente. Questa convenzione
rappresentativa non trova un riscontro nell’ esperienza e si traduce in una ulteriore idealizzazione separata.
Mentre sarebbe necessario procedere a una descrizione densa generata dall’ osservazione partecipe e

dall’ ascolto, a unathick description, come la definisce Clifford Geertz, caratterizzata appunto da un
“movimento intensificato” nell’ambiente per sviluppare una codificazione originale del paesaggio,
approfondita e non superficiale, connettendola alavivibilita e alasuacrisi odierna. Un’ educazione cosi
impostata individua quindi nel principio del movimento I’ origine della messa a punto di unateoriadella
vivibilita sufficientemente buona e adatta al presente [cfr. U. Morelli, Mente e paesaggio. Una teoria della
vivibilita, Bollati Boringhieri, Torino 2011].

I cambiamento attraverso I’ educazione puod essere cosi innanzitutto un’ occasione e uno strumento espressivi,
che miri ad infondere, attraverso il movimento, vitalita e realismo ale sue raffigurazioni, andando quindi a
improntarne lo stile tanto quanto il contenuto di un riconoscimento del rapporto tra paesaggio e vivibilita.

Il paesaggio non sara, allora, ridotto all’invenzione di un programma iconografico o contemplativo, anche se
la contemplazione & una delle caratteristiche della nostra competenza ssmbolica ed estetica. || paesaggio €
concepito come esperienza e simbolo della natura che nel tempo si rinnova. Ogni volta che viviamo un
paesaggio e come se fosse la primavolta: si crea un legame tematico tra ogni volta che vediamo il paesaggio
e noi; cosi come quel legame é diverso per ognuno di noi. Se la definizione di simbolo come connessione tra
immagine e significato tramite un punto di comparazione, in cui la creazione e lafruizione del paesaggio si
collocano in una posizione intermedia, in un precario equilibrio tral’ atto rituale del camminare e

dell’ osservare e il concetto puro, dal secondo, cioe dal significato, assimilala concezione secondo cui ciascun
evento esperienziale agisce sulla materia cerebrale lasciando su di essa unatraccia: in questo modo si pud
arrivare aipotizzare una trasmissione delle immagini, e in particolare di alcune immagini simboliche, basata
sulla nozione di memoria culturale collettiva. |1 paesaggio e di fatto memoria culturale ed esperienziale
collettiva. Questa trasmissione ha un fondamento antropol ogico-espressivo. Per questo motivo Aby Warburg
conierail termine pathosformel (formuladi pathos) al fine di indicare questa particolare tipologia di
immagini, in grado di travalicare i confini geografici e cronologici della storiadell’ arte e del paesaggio,
proprio in virtu del loro contenuto connesso alla passione.

Il paesaggio diviene a tempo stesso simbolo e testimonianza non solo della progressiva emancipazione nei
confronti dei vincoli dellatradizione e del modello di sviluppo dominante, cosi pervasivo e distruttivo, ma
anche il fondamento proprio nella caricavitale che il paesaggio custodisce. Laletturadel paesaggio ci puo
cosi restituire un quadro incredibilmente complesso e sfaccettato, capace non solo di arricchire la nostra
percezione del mondo, spesso quasi interamente assorbita da sterili nozioni esteriori, maanche di spiegare
perché unamodalita di vivere innovativamente il paesaggio puo trasformare il nostro immaginario condiviso
e, soprattutto, la nostra vivibilita sostenibile.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




erive

APPROL

Maurizio Dematteis, Michele Nardelli

Inverno_liquido

ica, 1e terre alt
le della'stagione.
lello sci di massa

comunita concrete



