
 

Carmelo Bene, l’asino, l’estasi 
Massimo Marino
28 Gennaio 2023

Stordito dopo aver letto 1699 pagine, meno 59 di due introduzioni, il suo merito mi appare quello di aver
sempre navigato verso l’Ignoto. Le maiuscole sono ineliminabili quando si parla di un esploratore
dell’Assoluto come Carmelo Bene, ritratto dal vivo nei suoi quasi quarant’anni di provocazioni artistiche in
Si può solo dire nulla. Interviste, a cura di Luca Buoncristiano e Federico Primosig. Pubblica questo
volumone ponderoso il Saggiatore, che più o meno un anno fa dedicava un altro libro all’artefice salentino
(non solo attore né regista né autore: artefice si definiva), meno voluminoso ma potentemente denso,
Oratorio Carmelo Bene di Jean-Paul Manganaro (ne scrivevo qui). Là si leggevano queste parole, a proposito
del teatro filosofico, esperienziale, di Bene: “Tutto questo va contro il teatro encratico (la rappresentazione
corrente, ‘di stato’ – ndr) attuale il quale è ormai, a causa delle proprie specializzazioni interne, null’altro che
una delle tante amministrazioni riproducenti la banalità del quotidiano […]”. Manganaro ricorda come
Carmelo avesse decretato la necessità di chiudere i teatri, luoghi della ripetizione dove “gli interpreti
singhiozzano la fissità di un testo imposto dai registi e dal potere delle strutture, e, costretti alla mimesi –
anche quella detta distanziata –, non pervengono mai alla sublime libertà ‘recitante’ propria di Bene”.

Il libro delle interviste dà le vertigini, partendo dagli inizi, nelle amate-odiate “cantine”, passando per il
cinema, indi per i grandi palcoscenici, poi per i ‘concerti’ e l’enunciazione della morte dell’attore sostituito
dalla “macchina attoriale” e dal canto parlato, per chiudersi sugli ultimi anni, vissuti tra la sua casa romana
carica di velluti e tenebre e il palazzetto di Otranto, con un’ultima conversazione in cui parla di un omaggio a
Elvis Presley per una rassegna musicale. 

Nei primi anni intervistatori sospettosi o dichiaratamente astiosi lo bollano come provocatore, come
giovanotto con “un cervello in cui si agita un magma disordinato e caotico di idee non troppo bene
assimilate” (Ruggero Guarini). In realtà essi vedono sconvolte da lui le proprie certezze sul teatro, e
riferiscono cose inesatte, calcando sugli elementi di cronaca nera, come la minzione sul pubblico che avrebbe
compiuto in Cristo 63, un argomento di ‘scandalo’ giornalistico che ritornerà fino alle interviste degli ultimi
anni e che lui continuerà a smentire, come la scelta di andare nelle cantine, sostenendo che semplicemente
erano gli altri luoghi, quelli istituzionali, che non lo volevano. Viene assimilato all’avanguardia e lui
continuerà a ribadire, negli anni successivi, che con quella non ha niente a che fare, perché lui è fuori del
tempo, non indietro, nel passato, nella tragedia che si acquieta nella catarsi, e neanche in fughe in avanti
senza seguito, come le avanguardie.

Viene, a percorrere queste pagine, che non contengono neppure tutte le interviste rilasciate alla carta
stampata, un senso di saturazione. Si vorrebbe a un certo punto che i curatori avessero sfrondato, eliminato le
intervistucole per le presentazioni locali degli spettacoli, che si fossero concentrati solo sulle conversazioni
più significative, che pure sono riportare.

Eppure è proprio questa vertigine di pieno, di troppo, che rende efficace il volume. Appare una personalità
“eroica”, come lui stesso si definisce, consapevole di stare esplorando, contro tutti i fraintendimenti, territori
ignoti. Combatte una guerra feroce agli inizi, ma comunque senza esclusione di colpi anche dopo, con la
critica, con quelli che chiama “gazzettieri” (sfida a duello Franco Cordelli), incapaci di compiere atti critici
effettivi, ossia, di spostare il proprio punto di vista per entrare nella sua opera, nelle opere. E sono proprio

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/carmelo-bene-lasino-lestasi
https://test.doppiozero.com/massimo-marino
https://www.doppiozero.com/postumo-carmelo-bene


quegli articoli più brevi, in cui ripete cose più o meno simili all’esasperazione, un valore aggiunto: mostrano
anche il localismo e spesso la miseria, piena di pregiudizi, del nostro giornalismo, che tende ad abbassare
sempre il punto di vista, a ridurlo al mediamente noto fino all’esasperazione.





Carmelo non ha dubbi: si riconosce in “frate Asino”, san Giuseppe da Copertino, un santo della sua terra, il
Sud del Sud dei santi, il mistico seicentesco che si solleva in volo quando va in estasi. Rifiuta la critica, il
pubblico, lo spettacolo, i testi, la ripetizione, il teatro corrente; proclama, molto tempo prima che avvenga,
che il Ministero del Turismo e dello spettacolo debba essere abolito, e che le produzioni teatrali debbano
essere detassate (questo deve ancora avvenire). Proclama: “Non sono nella storia, sono nel Vuoto, nel Fuori.
Mi interessa più il corpo e come liberarmi dal corpo”.

Sulla scia di Artaud, ma con piglio personalissimo, afferma che il teatro deve essere totale, presenza che
equivale all’Assenza, al Vuoto, all’annullamento del risaputo, atto assoluto che si dà in quel momento di
simbiosi totale tra scena e pubblico (e perciò afferma che gli spettatori vanno aboliti). Vuole che il teatro sia
ricerca, e in questa direzione, senza obblighi di rappresentazione pubblica, imposta la direzione della sua
Biennale (1988-1989), attaccatissima da critica e istituzioni, fino alle sue dimissioni, proprio perché
sviluppatasi in seminari chiusi (ma, giustamente, obietta che lo statuto dell’Ente non parla di
rappresentazioni, ma di ricerca). 

Si spinge allo smontaggio e alla ricreazione dei testi per farli rivivere in scena con la sua attorialità che
guarda alla presenza assoluta e alla tecnologia ma pure al grande attore del passato, a Zacconi, a Moissi, a
Benassi, e pure  ai guitti della Compagnia Doriglia-Palmi, specialisti in drammoni e in storie di santi, a
Roma, dalle parti del Vaticano. 

Il critico per lui, come per Wilde, deve essere un artista, rivivere nell’opera d’arte e farla rivivere, e trova che
pochi ce ne siano di questa caratura. 

Esplora il cinema, sospendendo l’attività teatrale per alcuni anni a ridosso del 1968, per poi tornare sui
palcoscenici, questa volta dei grandi teatri, anche per i debiti accumulati con le sue pellicole fatte di migliaia
di inquadrature, di continui cambi del punto di vista, di instabili visitazioni dell’ignoto. E sperimenta, qualche
anno dopo, il mezzo televisivo, sia dando nuova forma ad alcune opere già portate in teatro sfruttando le
specificità tecnologiche del mezzo, sia trasformandosi in antesignano degli ospiti guru della televisione,
provocando in Uno contro tutti al Maurizio Costanzo Show.

Mentre il maggior numero di intervistatori come una giaculatoria ripetono negli anni le stesse domande, le
stesse litanie, lui corre avanti. In Francia incontra Deleuze, Klossowski e altri intellettuali. Il suo teatro totale
diventa canto, concerto, un’esperienza elettrica, che passa per la pelle, contagia attraverso le terminazioni
nervose, annulla il Senso e lo trasfigura attraverso la phonè, trasforma il repertorio, e anche la scrittura di
scena, in avvenimento che coinvolge totalmente. “Il teatro deve farsi canto” dice da qualche parte, molto
prima di teorizzare la macchina attoriale, il corpo che svanisce nel fantasma vivente della voce moltiplicato
dai watt, molto prima del Manfred di Byron-Schumann del 1978, molto prima di puntare su apparati
tecnologici di riproduzione del suono raffinatissimi, potentissimi, costosissimi, che trascinano le platee nelle
pieghe più fragorose e sottili del dire, “da un dentro a un altro dentro”, portando in veri e propri viaggi
estatici. “L’elettronica, Verdi e Puccini l’avrebbero usata” dice altrove. E ricorda Tiresia, l’indovino cieco
dell’Edipo re: “Parlare non può più ma cantare parole incomprensibili”.

Con “una dolcezza al cianuro”, definendosi il “Cassius Clay del teatro” sposta spesso l’interlocutore sullo
sport, sul calcio, su Falcão e van Basten; si fa inseguire da intervistatori per alberghi e ristoranti; dà
appuntamento nel suo sacrario romano e non riceve mai prima di mezzogiorno, perché l’insonnia gli divora
le notti. 



C’è tanto colore in queste interviste, ma anche una bella descrizione di una sfida a fare un teatro senza
spettacolo, con la coscienza che viviamo in quella società che Guy Debord ha così ben tratteggiato, come
ricorda nella sua introduzione Federico Primosig:

Per trattare il rapporto che Carmelo Bene ha avuto con i media e con il ‘mezzo’ intervista in particolare,
vorremmo approcciare il suo lavoro attraverso la lente della società dello spettacolo e della sua capacità
omologante, che per Pier Paolo Pasolini conduce a una vera e propria mutazione antropologica. Parliamo di
un’omogeneizzazione delle culture che erode le particolarità a favore di una medietà diffusa, che Carmelo
Bene non rinuncia a stigmatizzare, per esempio in un’intervista del 1976, facendo riferimento esplicito a
piani politici e industrial-turistici che stavano compromettendo alcune caratteristiche peculiari del Sud Italia.

Si sente il suo amico Pasolini alitare dietro le spalle, ma anche il suo Sud del Sud dei santi, e quel gusto per
lo scandalo, per la parola capace di generare atti, di smuovere le coscienze, le intelligenze, le sensibilità e i
corpi.



Il libro divide in quattro parti questa straordinaria esistenza e questo eccezionale percorso artistico: “Gli anni
di galera. 1963-73” (Le cantine e il cinema); “Il grande teatro. 1973-1982” (Dal grande attore alla stagione
concertistica); “Il teatro senza spettacolo. 1983-1993” (La phonè, la macchina attoriale e la Biennale); “Le
suite impossibili. 1994-2001” (Il ritorno e il classico).

In un’intervista a Red Ronnie, quella che è stata la sua compagna di scena e vita per circa vent’anni, Lydia
Mancinelli, così parla di lui: “Io credo che soprattutto lui si senta un morto. Un sopravvissuto, un postumo,
qualcuno l’ha definito. Non è allegro essere Carmelo Bene, per niente. Se ci pensi… a me fa una tenerezza,
una pena infinita”. Eppure, l’impressione è che questo postumo, questo morto al proprio presente, giochi
continuamente, per fare da levatrice, con la grande, irriducibile arte, allo spirito del tempo, per cercare di
capire se esiste uno spirito del tempo attraverso apparenti paradossi e continue sfide, provando a svecchiare, a
rendere la vita un po’ meno finta.



Una delle sue massime provocazioni è il titolo del libro che descrive la Lectura Dantis del 1981 dalla Torre
degli Asinelli a Bologna: Sono apparso alla Madonna. Alla Madonna folla, rapita, per le strade del
capoluogo emiliano, dalla voce della sua figuretta ritagliata nel buio che, accompagnata da musiche di
Salvatore Sciarrino, penetra in vie, vicoli, piazze, slarghi e piazzette del centro, portando con migliaia di watt
e molti diffusori e ponti radio nel sogno del viaggio dantesco, dallo sprofondamento in un inferno di clamori
e spezzature di voce alle armonie vocali del paradiso. Un atto civile, per ricordare la strage alla stazione di
Bologna dell’anno prima, senza tautologie politiche né dichiarazioni di buoni sentimenti, accompagnato,
naturalmente, da polemiche partitiche e sulle economie, interviste, dichiarazioni contro e a favore.





Carmelo ha sottratto il teatro allo spettacolo, combattendo cabarettisti, fini dicitori, registi tiranni e bolsi,
attori funzionali e codardi, funzionari dello spettacolo di stato, contrastando senza sconti il tira-a-campare
dell’ambiente con il ‘depensamento’, sottraendo l’arte scenica alla Volontà e al Desiderio, come nota il suo
amico e biografo Pier Giorgio Giacchè in una delle ultime interviste.

L’ultimo Carmelo è “più un angelo che un invasato: pacato, un tantino malinconico, spiritoso, presente, se
necessario sferzante” (Goffredo Fofi). Appare concentrato e austero, monacale in certi ritratti, separato dalle
bolge della cronaca. 

Antonio Gnoli gli chiede di precisare l’idea dell’attentato al pensiero, e lui risponde:

Bisogna essere minoranza per sparare al pensiero, trasformarlo in depensamento. La minoranza cui mi
riferisco è quella stessa di cui parla Deleuze quando scrive che i veri grandi autori sono i minori, gli
intempestivi, coloro che non interpretano il loro tempo. Teniamoci lontani dal nostro tempo, lontani da
questo sociale che ci frana addosso come una montagna di nulla. Non ne posso più del sociale, della politica
gestita dai partiti, delle masse, ovvero delle plebi che sono al potere sotto forma di opposizione, ma non sono
più minoritarie. Dov’è l’indolenza del Sud, il Sud dei santi come lo chiamo io? Ciascuno dovrebbe avere
dentro di sé il proprio Sud, il proprio sottosviluppo. Ma quell’indolenza è sempre stata fraintesa. Prima
dell’avvento del pattume televisivo nessuno si vergognava di essere povero e il rifiuto del lavoro era un bel
lusso. Oggi si rivendicano solo posti al sole e degradazione.

Molti teatranti sono dimenticati quando i loro corpi e le loro voci sono tolti di scena dalla morte. Carmelo no,
perché sconcerta, perché morde ancora. 

Sebbene egli abbia affermato che l’unico momento vitale sia quello che si vive sul palcoscenico, togliendo di
scena i testi, esplorando Altro, l’Ignoto, i documenti raccolti nel libro “intorno a Lui” provano a ricrearne la
personalità, lo scandalo, la pietra d’inciampo per la nostra cultura della sua opera assente. 

Alla fine ci piace chiamare lui, Carmelo, “frate Asino” e “boccaperta”, come Giuseppe Deso da Copertino:
riconoscendolo come un mistico che volle disfarsi della cultura, farsi ‘analfabeta’ per volare sulle teste
stupite.

Le fotografie che corredano l’articolo sono tratte dal libro. La copertina riproduce un’illustrazione di Felix
Petruška.

Carmelo Bene, Si può solo dire nulla. Interviste, a cura di Luca Buoncristiano e Federico Primosig, il
Saggiatore, pagine 1730, euro 65.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



