
 

Transculturale: una nuova rivista di
etnopsichiatria 
Pietro Barbetta
28 Febbraio 2023

È uscita, presso la casa editrice Mimesis, una nuova rivista cartacea: Transculturale. È bello pensare a una
rivista cartacea e ancor più bello sperare di trovarla all’ingresso di una libreria in centro, come accadeva un
tempo con riviste come Quaderni Piacentini o La critica sociologica. Oggi non accade più, e non solo in
Italia; anche a Parigi e a New York, neppure presso le città e le aree universitarie. È come se le librerie si
fossero rattrappite, per trovare le poche cose interessanti rimaste bisogna salire i gradini, andare in fondo.
Non tutte, per carità, ma le librerie di una volta si sono magari rifugiate in zone periferiche, marginali.
Ricordo, all’ingresso delle librerie francesi: Tel Quel, Les Temps Modernes, oppure, per esempio ad
Amherst, nel Massachusetts, Monthly Review, The Nation, The New Yorker. Cibo per la mente. 

Transculturale è diretta da Alfredo Ancora e Raffaele Tumino. Ancora si occupa di un filo che annoda
l’etnografia con la psichiatria, comunemente chiamato etnopsichiatria, è autore di diversi lavori in questo
campo e studioso del pensiero e dell’opera di George Devereux, il fondatore di quel campo di pratiche
cliniche definite variamente come etnopsichiatria o etnoclinica. Tumino è un noto studioso e ricercatore
nell’area dell’antropologia, ha inoltre di recente scritto, insieme a Carla Eugeni, un saggio su Adelmo Sichel
intitolato La dolcezza psichiatrica, uscito nel 2021 per Aras.

Il primo numero di Transculturale contiene, tra gli altri, due saggi in lingua francese. Ammiro la scelta
multilinguistica senza traduzione, richiede al lettore un maggiore sforzo, spesso la necessità di una lettura
collettiva, ma sprigiona una riflessione babelica, giacché il pensiero possiede sempre una foggia linguistica
che lo indirizza e lo devia verso espressioni di colore differente, producendo sempre nuovi innesti di
desiderio. 

Tra chi scrive in questo primo numero c’è Ghita (Rita) El Khayat, psichiatra e psicoanalista marocchina di
cui ricordo, tra gli altri, il libro Une psychiatrie moderne pour le Maghreb, edito da l’Harmattan nel 1994;
testo che acquistai e lessi voracemente durante una visita in Marocco, molti anni fa. A partire da quegli anni,
El Khayat è una delle intellettuali più importanti che – insieme a Fatima Mernissi, scrittrice sua conterranea,
Neja Zemni, psicoanalista di Tunisi, Mervat Nasser, psicoterapeuta egiziana, e molte altre – popola il
panorama clinico e letterario del Nord Africa. 

Della scrittrice di romanzi Fatima Mernissi ricordo un saggio che mi colpì già nel titolo: La peur-modernité,
intraducibile in italiano (la paura-modernità?), in cui l’autrice tratta, tra l’altro, dell’uso del metodo
piagetiano per l’insegnamento del Corano; Neja Zemni invece racconta la cronaca di un’analisi senza divano
attraverso la storia clinica di un paziente schizofrenico a Tunisi, ospedale un tempo diretto dallo psichiatra
antillano Franz Fanon; Mervat Nasser infine sviluppa, in diversi testi, una riflessione sul corpo femminile e il
disordine alimentare in culture e mondi differenti. 

La scelta di far aprire questa rivista a una donna araba e africana è straordinaria. Si tratta di un’intervista sulla
psicoanalisi, e sulle tendenze passatiste del mondo arabo, il testo s’intitola “Questions”. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/transculturale-una-nuova-rivista-di-etnopsichiatria
https://test.doppiozero.com/transculturale-una-nuova-rivista-di-etnopsichiatria
https://test.doppiozero.com/pietro-barbetta


Per El Khayat, la psicoanalisi s’innesta nel mondo arabo attraverso la lingua francese, che, a sua volta, non è
lingua originaria del pensiero e del movimento psicoanalitico, nato in ambito germanico. Tuttavia le
differenze linguistiche hanno coadiuvato la psicoanalisi che, attraverso il riconoscimento dell’inconscio come
fenomeno universale, benché foggiato in maniere linguisticamente diverse, permette alle proprie categorie
conoscitive di essere applicate in ambiti culturalmente eterogenei. El Khayat cita come esempio il lavoro
terapeutico con i sogni e la realtà psichica che Georges Deverux condusse negli Stati Uniti con un uomo
appartenente a un gruppo etnico di indiani nord-americani. 

L’etnopsichiatria riconosce dunque una base universale nel mondo onirico e protomentale, non è relativismo
culturale. Secondo El Khayat però assistiamo a un certo attaccamento del mondo arabo a modi esoterici di
guarigione che sovente hanno valenza misterica, pratiche stregonesche e oscurantiste – ancor oggi seguite da
molte persone, anzi tendenzialmente in crescita – in cui ciarlatani, guaritori e marabù approfittano
dell’ingenuità altrui e alimentano conflitti e dicerie devastanti per la psiche e socialmente nocive. 



Le nuove tendenze psicoterapeutiche nord-americane e l’uso del DSM come manuale diagnostico hanno
contribuito a loro volta all’abbandono delle pratiche classiche della psicoanalisi, costringendola ad adeguarsi
ai nuovi bisogni che, a loro volta, sembrano esprimere anche nuove forme del desiderio. Forse il rischio che
corre la psicoanalisi è di venire schiacciata tra l’avvento di pratiche scientistiche di matrice anglosassone e
pratiche esoteriche tradizionaliste. In questa intervista El Khayat rilette sull’insieme di queste dinamiche
storico-sociali, dal punto di vista di una psicoterapeuta che vive e lavora in un’area considerata, in modo
pregiudizievole, a margine del mondo. Viene da pensare che finalmente queste voci prendono influenza e ci
mostrano qualcosa che, dal centro del mondo, rimane invisibile e insondabile.

Il testo successivo, altrettanto interessante, è un saggio di András Zempléni, psicologo e antropologo,
direttore di ricerca onorario al CNRS. Zempléni racconta gli inizi della sua formazione come antropologo a
Dakar attraverso una ricerca sul campo, in un Senegal in piena trasformazione sociale, durante gli anni
Sessanta, presso il servizio psichiatrico fondato dall’altro grande fondatore dell’etnopsichiatria: Henri
Collomb. Zempléni indagava, a quell’epoca, le pratiche terapeutiche locali, che i medici e gli psicologi
ancora non comprendevano; le cure tradizionali praticate tra le popolazioni wolof venivano integrate ai
metodi di cura occidentali, ma non era semplice. Mi permetto di tradurre un passo del suo saggio:

“A Dakar ci confrontavamo immediatamente con la complessità dei problemi medici, psicologici, sociali e
culturali emergenti dalla sofferenza psicosomatica che non potevano essere avvicinati da una sola
prospettiva, sia essa etnologica, medica o sociologica. Ecco perché mi sembra utile ricordare i metodi
inventati da questa équipe.”

La prospettiva etnologica, etnografica, etno-metodologica, o comunque si voglia definirla, è una prospettiva
di osservazione che attraversa le culture; non le tiene separate, ma neppure le annienta in una prospettiva
universalista – le culture non esistono – o globalista – le culture sono tutte eguali. La prospettiva
transculturale osserva i dettagli, gli aspetti singolari, che sono tali non perché sono unici o irripetibili, ma
perché destano curiosità, risvegliano la meraviglia dell’evento. Potrei continuare ripercorrendo la sintesi dei
saggi a seguire, ma non voglio rivelare al lettore altri testi interessanti del primo numero di questa rivista. Mi
preme scrivere di Transculturale, e del bel logo che contrassegna la rivista, per plaudire al coraggio dei due
direttori e dei redattori nell’avere intrapreso un’opera importante sul piano letterario e clinico. 

In questi trent’anni di Occidente, non abbiamo solo assistito agli arretramenti cognitivi e culturali che ci
hanno riportato alla soglia delle barbarie, da Miloševi? a Putin, abbiamo anche assistito all’avvento di studi e
di studiosi provenienti dal Terzo Mondo che sono stati d’insegnamento e ci hanno svegliato da un
etnocentrismo culturale tossico: la letteratura post-coloniale, la filosofizzazione dei temi di gender e del
femminismo – che non sono più solo rivendicazioni politiche – il pensiero intorno ad Antropocene, la
scoperta delle influenze artistiche, musicali, scientifiche di modi di pensare altri, fino a concepire concetti
apparentemente astratti, provenienti dalle discipline matematiche, fisiche e chimiche, in maniera nuova e
diversa. Tutto ciò è Transculturale; come a corroborare che il pensiero è collocato, in quanto punto di vista
sulla realtà, nei luoghi marginali del dissenso. Il paradigmatico è diventato sintagmatico e la caduta del cielo,
per ricordare il titolo di un enorme volume redatto dallo sciamano yanomani Davi Kopenawa e
dall’antropologo marocchino Bruce Albert, è avvenuta. Ben oltre la fine del mondo, Transculturale si
riferisce ai mondi locali, spazzati via dalla globalizzazione, ma che rinascono e saranno le linee di fuga del
divenire: là ove si era, avverrà la differenza.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





