DOPPIOZERO

Agamben: che cosa fanno i filosofi?

Felice Cimatti
11 Marzo 2023

Seil confronto e con le scienze larisposta &€ semplice e netta, niente. In Filosofia prima filosofia ultima. 1l
sapere dell’ Occidente fra metafisica e scienze (Einaudi 2022) Giorgio Agamben parte proprio dall’ inevitabile
confronto con le scienze empiriche alaricercadi una*“definizione — nel senso stretto della definizione dei
confini — dellafilosofia rispetto alle altre forme di conoscenza e di queste rispetto allafilosofia’ (p. 3). Il
problemasi pone con particolare urgenza perché ormai quella che e stata“alungo configurata come ancilla
theologiae € ora, secondo ogni evidenza, semplicemente una impotente ancilla scientiarum” (p. 29).

Appunto, un sapere ormai inutile (ricordiamo che durante la pandemiadire di qualcuno ‘€ un filosofo’ erail
modo per screditare definitivamente le sue parole).

Maqual e alloral’ oggetto dellafilosofia? E mai esistito un tempo in cui questo oggetto fosse per un verso del
tutto evidente e per |’ atro fosse chiaro quale fosse I’ oggetto delle atre discipline? Secondo Agamben no, ed
e proprio da qui che prende le mosse per provare a delimitare lo spazio di manovra dellafilosofia: “la sola
conclusione possibile € che I’ unita della primafilosofia resta fino alla fine problematica e che la suarelazione
a ‘tagli’ delle scienze particolari non puo essere inequivocamente definita” (p. 26). Non esiste |’ oggetto della
filosofia, se non nel senso di lavoro continuo, e per definizione sempre mutevole, della soglia che divide e
unisce il filosofo e lo scienziato. Quindi la domanda diventa, piuttosto: dov’ & che le scienze e la filosofia non
smettono di incontrars e, alo stesso tempo, di dividersi?

Ma che cosa dovrebbe propriamente fare, allora, il filosofo? Non tanto lavorare su concetti preesistenti —
come chi pensa che lafilosofia abbiail presuntuoso, e ingiustificato, compito di metterein ordine i concetti
del pensiero comune — quanto lavorare sul luogo in cui i concetti prendono, inavvertiti, forma. E i concetti,
per gli esseri umani, nascono nel linguaggio, un linguaggio tanto piu potente e pervasivo quanto meno
pensato. Come Agamben gia scrivevain Che cos € la filosofia? (2016), “allora possiamo definire il compito
dellafilosofiacomeil tentativo di esporre e di fare esperienza di quel factum che lametafisica e la scienza
del linguaggio devono limitarsi a presupporre, di prendere ciog, coscienza del puro fatto che si parli”. E
questo il punto, quello che Agamben chiamail factum loguendi.

Non s trattadi analizzare il linguaggio per chiarire la sua grammatica nascosta, perché il problemanon sta
nel significato delle espressioni linguistiche quanto nel fatto stesso, che é anteriore a piano del significato,
che é nel linguaggio che quel concetti, e questo vale per lafilosofia quanto per le scienze, vengono a mondo.
Per questa ragione la filosofia pud essere contemporaneamente prima, perché si colloca esplicitamente nel
campo che precede il fissarsi dei concetti, ma anche ultima, perché la sua posizione dipende da quella
occupata dalle scienze. Di conseguenza, come scrive Agamben, “lafilosofia prima nomina, ciog, uno spazio
epistemico la cui unita € da una parte apertamente rivendicata e dall’ altra incessantemente in questione. [...]
Quellache latradizione dell’ Occidente ha finito col chiamare metafisica non e tanto una disciplina
autonoma, quanto il luogo in cui si decidono i confini fralafilosofiae le altre scienze, allo scopo di
assicurare |’ unita del sapere e, insieme di governarei conflitti che nascono dalle partizioni interne a questa
pretesa unita’ (27).

Come Agamben ci ha appenadetto il “luogo in cui si decidono i confini tralafilosofia e le atre scienze” eil
linguaggio. In effetti nel fatto stesso di parlare e implicita un’intenzionalita originaria, che ci lascia supporre


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/agamben-che-cosa-fanno-i-filosofi
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/filosofia-prima-filosofia-ultima-giorgio-agamben-9788806254773/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/filosofia-prima-filosofia-ultima-giorgio-agamben-9788806254773/

(noi umani parlanti siamo, propriamente, questa stessa supposizione) che ci siaqualcosa a cui stiamo
pensando e parlando. In questo modo un qual cosa viene a mondo, ma non perché questo qual cosa esista,
piuttosto semplicemente perché il linguaggio incarna la supposizione che questo qual cosa debba esserci.
Questo significa, in realta, cheil filosofo ha propriamente un oggetto, e quest’ oggetto e I’ esperienza del
linguaggio. Manon si interessadel linguaggio come se ne pud occupare un linguista o un logico (e
tantomeno un neurologo), si occupa piuttosto del linguaggio come luogo da cui tutte queste diverse
possibilita derivano. .

Si occupa del linguaggio, alora, non come un oggetto come puod essere qualungue altro oggetto d' indagine,
bensi come quello spazio di aperturaoriginario (e che per questo passa sempre inosservato) da dove nascono
tutti i concetti. In sostanza, s tratta di mettere afuoco non questo o quell’ oggetto, mal’idea stessacheci sia
un qualcosa da prendere in considerazione: “in questione & qui quel dogma dell’ intenzionalita, costantemente
in atto da Aristotele a Husserl, secondo il quale ogni pensiero e ogni discorso si riferiscono sempre a
qualcosa. Anche |’ essere €, in questo senso, qualcosa: il qualcosa|...] cheil pensiero eil linguaggio[...] non
possono non continuare a dire e pensare. Occorre invece attestare che —in quanto si situa nello scarto frala
significazione e la denotazione — il pensiero cheil linguaggio siao ‘che s dica € del tutto privo di qualsiasi
intenzionalita, non € pensiero o logos di qualcosa” (p. 74).

Ogni espressione linguistica ha una denotazione (ad esempio, la parola “gatto” denota un gatto in baffi e
coda), e una significazione (in un vocabolario € la definizione di una parola: “gatto”, ad esempio, significa
“nome riferito a numerose specie di Mammiferi Felidi appartenenti al genere Felisein particolare a g.
domestico”). Denotazione e significazione presuppongono che al segno “ gatto” — per continuare con questo
esempio — corrisponda un oggetto; ecco, lafilosofia, per Agamben, non si occupa del gatti, bensi del gesto
inaugurale con cui e stata posta |’ esistenza dei gatti come oggetti del pensiero e del discorso.



Agamben non sta sostenendo chei gatti, per esistere, devono essere nominati; sta piuttosto sostenendo che
I’ esistenza dei gatti in baffi e coda non ha che fare con I’ esistenza dell’ oggetto del pensiero e del linguaggio
collegato alla parola“gatto”. D’ altronde non & certo una scoperta che alla maggior parte delle parole di

una lingua non corrisponde nessun oggetto nel mondo. Da questo deriva, prosegue Agamben, “I’ambiguita
del termine ‘cosa’, sospeso com’ e per cosi dire fral’ essere e la conoscenza” (p. 48). Appunto, non é che nel
mondo esistono delle cose che poi vengono nominate dal linguaggio; vale piuttosto che nel linguaggio
insitala presupposizione che esistano delle cose, che per questo sono sospese fral’ essere eil pensiero, fra
realta e astrazione.

Nello spazio fra essere e pensiero, ossia nello spazio che separa e unisce alo stesso tempo il linguaggio dal
mondo, € |i che, per Agamben, dovrebbe collocarsi lafilosofia. In questo senso la filosofia non ha un proprio
oggetto di indagine gia stabilito ed evidente: “ogni indagine di storiadel pensiero deve muoversi
costantemente su due piani inseparabili: la definizione del problema e I identificazione della concettualitaa
esso connessa. Un’ esposizione del problema senzai concetti che ne permettono I’ articolazione € altrettanto
sterile che una descrizione dei concetti senzail problemaal quale si riferiscono” (p. 59). Lafilosofianon si
occupa né della concettualita senzail problema che é stato il punto di origine di quella stessa concettualita,
ma nemmeno del problema senza la concettualita che 1o ha pensato e costituito come problema.

Lafilosofias colloca, allora, fra problema e concettualitar “il fatto e che[...] acio chela‘cosa’ designa—
cioe la stessaintenzionalita del linguaggio, il correlato di ogni nome e di ogni intellezione — inerisce



costitutivamente una unidualita anteriore a quella distinzione fra essenza ed esistenza che latradizione della
filosofiasi ostinera per secoli atrarre daessa’ (p. 45). Eccolo I’ oggetto dellafilosofia, I’ unidualita originaria
di ogni oggetto del pensiero e del linguaggio, che per esserci (esistenza) dev’ essere gia qual cosa (essenza),
ma allo stesso tempo puod essere qual cosa soltanto se gia esiste. Ma questo significa che la stessa esistenza di
un oggetto — in quanto oggetto del pensiero — dipende dai discorsi che se ne possono fare, e viceversa, questi
discorsi dipendono dalla presupposizione che siano discorsi che parlano di qual cosa che gia esiste. E nel
linguaggio che questo qual cosa viene a mondo, e se non si interroga questo gesto iniziale si continuera a
discutere di un oggetto come se la sua esistenza come oggetto fosse del tutto scontata.

Lafilosofiasi occupa, alora, non di un certo oggetto rispetto ad altri oggetti che invece sarebbero di
pertinenza delle scienze, quanto del luogo in cui gli oggetti del pensiero vengono posti come oggetti. Ecco
perché, allora, “I’ oggetto dellafilosofiaprimaé gia[...] scisso, non & propriamente un oggetto” (p. 27). E gia
sempre scisso, appunto. Per pensare questa scissione originaria, pertanto:

sarebbe necessario nulla di meno che una concezione del linguaggio radicamente atra rispetto a quella che,
almeno a partire dal De Inter pretatione aristotelico, dominala nostra cultura. In questail carattere proprio del
linguaggio e definito attraverso I’ intreccio di parole, concetti (affezioni dell’anima) e cose. La parolaé
semantike, significante, perché attraverso i concetti significale cose e puo riferirsi ale cose (cioe avere una
denotazione) perchéi concetti, di cui la parola é segno, sono aloro volta similitudini (omoiomata) delle cose.
In questa concezione né il rapporto di significazione frale parole ei concetti, né larelazione frai concetti ele
cose sono in acun modo spiegati (p. 73).

Una concezione dellafilosofiadel tutto inattuale, e che sicuramente non trovera molte adesioni. Soprattutto
daparte di chi ritiene che per salvare lafilosofia occorra accodarsi, senza peraltro essere stati invitati, a carro
delle scienze empiriche. 1l problema e, come é facile constatare, che queste scienze non hanno alcun bisogno
dellafilosofia, se non per abbellire di qualche inutile citazione delle ricerche che sono invece la sistematica
negazione di ogni discorso filosofico (s pens allatriste consuetudine degli scienziati in avanti con gli anni
che pensano, unavoltain pensione, di risolvere in poche ingenue e frettol ose pagine quelli che loro credono
essere annosi problemi filosofici). Occorre, infine, che “lafilosofiasi decida’ ad accettare come “pensare una
cosa|...] non siamai separabile dalla sua apertura e un aperto mai separabile dalla cosa’ (p. 100). Appunto,
oggetto dellafilosofia & guel luogo, ma anche quella postura, dove appare la cosa prima di essere nominata,
cioe lasuainiziale apertura; ma questa stessa apertura, a sua volta, presuppone tuttaviail pensiero di quella
stessa cosa, ossia la sua nominazione. Nel linguaggio fuori del linguaggio, stali lafilosofia.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Giorgio Agamben

Filosofia prima filosofia ultima
Il sapere dell'Occidente fra metafisica e scienze

M) Piccola Biblioteca Einaudi




