
 

Sicurezza senza significato 
Riccardo Manzotti
21 Marzo 2023

Qualche anno fa, in una favola profetica ma triste, Michael Ende raccontava di un angelo dentro una città
cinta da mura altissime. Grazie alle sue candide ali, in ogni momento potrebbe spiccare il volo e scappare,
ma, ogni volta che sta per alzarsi in cielo, è frenato o da qualche paura o da qualche obbligo. Alla fine del
giorno, l’angelo è stremato, sfinito. Le sue ali – diventate sfibrate, non più candide, grigie di mestizia –
giacciono al suolo incapaci di sollevarsi. Con l’ultimo raggio del sole morente, l’angelo comprende di avere
sprecato la sua unica possibilità. Le sue ali erano fatte per volare, non per restare dentro la città. Per vivere
avrebbe dovuto rischiare.

E se noi, la nostra società e i nostri governi fossimo simili a quell’angelo? Due libri, apparentemente lontani
come stile e materia, prendono in considerazione questa possibilità: la rinuncia all’esistenza potrebbe essere
la cifra comune del clima sociale, culturale e politico della nostra epoca. Con linguaggio e stili diversi, i due
autori si chiedono se la nostra cultura si sia ripiegata su se stessa in un clima di paura, conservazione, assenza
di desiderio. Il futuro sarebbe così per lo più un pericolo incombente, non l’orizzonte verso cui realizzare la
propria natura.

Il primo volume è Il governo mondiale dell’emergenza di Alessandro Colombo (Cortina, 2023) ed è un
saggio sul ruolo giocato dalla ricerca della sicurezza nel plasmare la politica e le relazioni tra governi.
Secondo Colombo, la nostra società è dominata da un sentimento di paura e insicurezza croniche
paradossalmente prodotte dalla ricerca di una sicurezza tanto assoluta quanto irrealizzabile. Una buona
metafora di questa condizione è offerta dalla Tana di Kafka dove un animale, per difendersi da ogni pericolo,
si costruisce una tana che lo rende prigioniero: «chi vuole troppa sicurezza è destinato a non smettere mai di
sentirsi in pericolo». È l’errore, mi sia consentito l’accostamento, che, in Star Wars, porta Anakin Skywalker
(alias Darth Vader) ad abbracciare il lato oscuro della forza … 

Colombo analizza l’evoluzione del quadro geopolitico occidentale, dalla fine della guerra fredda fino ai
giorni nostri, sottolineando come lo stato di eccezione determinato dal ripetersi ininterrotto di crisi sia
paradossale. Le continue emergenze – l’attentato delle torre gemelle, la crisi del terrorismo, il crollo
economico, la guerre per prevenire il terrorismo, la pandemia e, in questi giorni, la guerra russo-ucraina –
producono una cultura paradossale che si muove sui piani paralleli della sicurezza della paura: «per
un’umanità predisposta e, almeno in una certa misura, abituatati a vivere in un paradiso sgombro da pericoli,
competitori e alternative, la semplice apparizione di un estraneo basta a sollevare un senso quasi apocalittico
di minaccia». E così, cessata la grande minaccia del conflitto nucleare-mondiale che aveva contraddistinto il
periodo successivo alle guerre mondiali, la società sogna – e spesso dichiara – una fine della storia come
percorso dialettico tra forze contrapposte.

Il globalismo capitalista viene innalzato a pan-ideologia senza alternative che non potrà che continuare
indefinitamente. E così, come scrisse Alexandre Kojève, «non ci sarà mai più niente di nuovo sulla terra». In
fondo, da Fischer a Fukuyama, si è detto che il capitalismo liberista è il compimento dei tempi, anche se, è
bene ricordarlo, ogni epoca è incapace di immaginare una alternativa a se stessa per finire poi, come
l’Ozymandias di Voltaire, sepolta dalle sabbie prodotte dal suo stesso sgretolamento.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sicurezza-senza-significato
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti


Il mito dell’eternità dei propri valori – e quindi della sicurezza a ogni costo – determina una serie di
trasformazioni semantiche: la guerra diventa un’operazione di pulizia o persino un intervento umanitario; i
nemici diventano dei criminali; il diverso è un malato che deve essere guarito; le azioni militari sono azioni
di prevenzione. La pandemia è narrata come una guerra e le altre crisi sono spesso raccontate come epidemie
(il contagio del debito, delle fake news, del terrorismo). La guerra è una forma di pulizia e la pulizia
biologica è richiesta come manifestazione della pulizia morale. Il cerchio si chiude e si stringe. L’altro non ha
più alcuno spazio di manovra perché i valori diventano universali e anche il nuovo viene respinto oltre un
futuro remoto e mai raggiungibile.

Al di sotto di una patina di liberalismo, la politica diventa nei fatti conservatrice. Il fine ultimo non è più la
realizzazione di un termine positivo, ma l’eliminazione preventiva di qualsiasi fattore metta in discussione lo
status quo; una prevenzione che «oltre ad avvenire sempre prima, non deve finire mai». I governi non hanno
così altro scopo se non la perpetuazione eterna di se stessi e quindi, come l’animale di Kafka, l’uso della
sicurezza come principio negativo per prevenire qualsiasi cambiamento.

È significativo che le minacce siano spesso declinate in modo da imporre una reazione collettiva; dall’uso
indiscriminato delle mascherine alle liturgie dei controlli negli aeroporti, dall’alimentazione ai trasporti. La
minaccia esterna giustifica lo scivolamento da una dimensione razionale a quella etico-moralistica: la
minaccia (esterna) sarà superata solo se chi è all’interno si comporterà in modo corretto. Il pericolo esterno
diventa così un principio morale da imporre all’interno. La sicurezza diventa così, non solo una condizione
pratica, ma un traguardo etico-morale.





Il tema dell’altro volume, L’uomo indifferenziato di Michele Silenzi (Rubbettino, 2023), è sorprendentemente
vicino pur partendo da premesse diverse: la nostra società è caratterizzata dalla mancanza di una direzione
che non sia il mantenimento dell’esistente o la difesa dello spazio vuoto di possibilità preconfezionate.
L’uomo indifferenziato è colui che, per timore di soffrire e di far soffrire, rifiuta la scelta e rinnega lo streben
faustiano (ma anche di Prometeo) che lo spingerebbe a cercare e a identificarsi con qualcosa che abbia
significato. La società indifferenziata rimuove «l’uomo stesso, causa e fine dell’azione» per sostituirlo con un
essere sociale generico. La società diventa lo spazio della suprema indifferenziazione dove l’ideale
dell’uguaglianza e dell’inclusione si trasforma così in una notte dove tutte le vacche sono nere. 

Secondo Silenzi, l’uomo indifferenziato rifiuta «il processo fatto di conflitti distruttivi e creativi, doloroso
come le doglie di un parto continuo» e pensa che «il ripiegamento sia l’unica strategia che consente di trovare
una verità […] che però si riduce alla ricerca del puro benessere psicofisico, che poi altro non è che il
radicale rifiuto di ogni forma di dolore». Al contrario, l’esistenza umana è rappresentata da Polemos, una
delle incarnazioni di Ares, ovvero lotta, divisione, distruzione creativa. La vita non può essere stasi,
conservazione di uno spazio vuoto, privo di tensione; deve essere significato, sforzo, divenire. 

La riduzione della vita ad assenza di dolore è la base del principio della sicurezza (e qua l’insospettabile filo
rosso che lega i due libri comincia ad apparire in tutta la sua evidenza). Non si perseguono principi positivi,
ma si elimina la sofferenza. Si desidera solo uno spazio vuoto, da lasciare tale per paura di possibili errori.
Pretendere che non ci siano mai vittime, che nessuno soffra, diventa l’unica bussola delle nostre azioni. La
cancel culture e certi estremi della mentalità woke vanno in questa direzione. L’uguaglianza, prima
illuminista e poi marxista, da forza positiva diventa un «principio puramente negatore». Il desiderio di essere
come tutti si trasforma nell’impossibilità di essere veramente qualcuno. Poiché qualsiasi azione o parola,
anche la più insospettabile, può produrre dolore ecco che diventa «necessario uniformare, indifferenziare,
equalizzare, codificare un linguaggio e dei comportamenti sempre più stringenti e limitanti». La sicurezza si
manifesta così nella sua dimensione esistenziale e ingloba tutto.

La società degli indifferenziati realizza l’ideale di Brecht di mondo che non ha bisogno di eroi, perché non
esiste più un orizzonte in cui la sofferenza, il dolore, l’infelicità possano avere un significato che vada oltre
gli stati emotivi. Le emozioni, che una volta guidavano il comportamento degli esseri umani, vengono
elevate a scopo ultimo della realtà: «l’eroismo è impraticabile perché a nulla viene riconosciuto un supremo
significato». Laddove Nietzsche rivendicava la realizzazione dell’esistenza, qui il rapporto si è invertito: uno
stato di benessere psicofisico uniforme è il fine ultimo della società. Si tratta di una china scivolosa che, se
accompagnata alla visione neurocentrica della mente, prefigura scenari distopici di biocontrollo: «l’emotività
ha preso il controllo del mondo individuale e collettivo» (Davis, 2019). 

Nella società indifferenziata dominata dalla ricerca della sicurezza, terrorismo, virus biologici, attacchi
informatici, guerre e riscaldamento globale sono presentati come altrettanti errori da correggere per
ripristinare quella condizione di assenza di rischio che il capitalismo sente come indispensabile alla sua
perpetuazione. Conduciamo un’esistenza che ha per obiettivo, se tutto va bene, come il Sisifo di Camus, di
continuare a spingere il macigno sempre più in alto, per poi ripartire da zero senza però uscire veramente
dalla città globalizzata e universale. L’uomo occidentale non combatte le minacce per realizzare i suoi
obiettivi, ma per mantenere quello spazio vuoto all’interno del quale si possano realizzare le possibilità
ammesse dalla globalizzazione. Si tratta di un obiettivo lodevole, ma solo nella misura in cui il nuovo possa
essere una vera alternativa al vecchio. Altrimenti il paesaggio della storia è solo un parco giochi capitalista
dove la libertà delle persone e degli stati è simile alla libertà del bambino: una libertà controllata, tutelata,
medicalizzata, autorizzata. 

Entrambi i libri raccontano e analizzano, in contesti diversi, il vuoto dell’esistenza quando non si è pronti ad
accettare il rischio. Fanno capire perché oggi il progresso sia connotato negativamente: il cambiamento è una
minaccia per una società che si considera già compiuta e quindi perfetta; Il progresso è subìto, alimentato da
forze incomprensibili (l’intelligenza artificiale per prima) che l’uomo non domina più. Il progresso non è più
la locomotiva di Guccini che «l’uomo dominava con il pensiero e con la mano». Il futuro è una terra



incognita dove non siamo sicuri di esserci. 

L’inclusività come dimensione unica e assoluta soffoca il dinamismo, non sempre virtuoso ma essenziale,
dell’esistenza. Secondo la visione tecnocentrica dominante, il mondo non ha significato, siamo noi che glielo
diamo; ma così il significato rimane soggettivo e gli eroi sono solo degli illusi. La conclusione, deprimente, è
la prigionia del non scegliere, ovvero della sicurezza preventiva. Volare implica un rischio che nessuno è
disposto a correre. Così però, si rimane, come l’angelo triste della favola di Ende, dentro la città globale ad
aspettare l’inevitabile tramonto. Chi cerca solo la sicurezza – ovvero la potenza, ma non l’esercizio in atto
della libertà – non vive. Chi non rischia, è sicuro di perdere. La sicurezza, senza significato, è un’esistenza
vuota.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





