
 

Fare storia collettivamente 
Nicoletta Bourbaki
30 Marzo 2023

Presentare i libri è un modo di conoscerli di nuovo. Dopo cinque anni di studio, domande, riflessioni, cambi
di direzione, l’uscita di La morte, la fanciulla e l’orco rosso. Il caso Ghersi: come si inventa una leggenda
antipartigiana (Alegre, 2022) non ha concluso i ragionamenti, che continuano a essere stimolati dalle
presentazioni pubbliche e dalle recensioni. Per noi sono state altrettante occasioni per guardare il libro da
altre prospettive, allargare la visuale e approfondire alcuni aspetti che nel libro non abbiamo trattato
distesamente.

Le due questioni principali toccano l’ambito storiografico (la violenza insurrezionale della primavera 1945) e
l’ambito sociologico (il sapere collettivo). Sono questioni che riguardano entrambe un modo diffuso di fare
uso pubblico della storia, in cui il movimento di Liberazione è costantemente delegittimato e domina una
narrazione anti-antifascista che ha a che fare con gli interessi del presente più che con la conoscenza del
passato. In questo clima culturale saturo di miti e narrative ideologicamente orientate, il nostro lavoro intende
promuovere un approccio critico e attivo alla storia pubblica.

Violenza insurrezionale e giustizia

La prima questione riguarda il rapporto tra la violenza insurrezionale del 25 aprile, per sua natura esplosiva, e
lo sforzo del Comitato di liberazione nazionale (CLN) di imprimerle un ordine, quindi una forma di legalità
(se ne occupa Marco Meotto nella sua recensione al nostro libro).

Sappiamo (il tema è stato studiato ancora di recente) che i crimini di guerra fascisti sono stati giudicati in
prima battuta da una giustizia chiamata “di transizione”, esercitata nel periodo compreso tra l’insurrezione
generale dell’aprile 1945 e il consolidamento del nuovo regime repubblicano. Prima dell’insurrezione è
esistita anche una giustizia partigiana solitamente detta “di banda”, esercitata nel contesto della guerra di
guerriglia, dunque per lo più decentrata al livello della singola formazione: le bande tenevano traccia scritta,
per quanto possibile, dei processi che istruivano, ma proprio la fisionomia della guerra di guerriglia, e dunque
l’esigenza di spostare spesso basi e sedi, rendeva difficile conservare integri questi verbali. A mezza via tra la
giustizia di banda e quella di transizione, ma in vero già dentro quest’ultima, sta la giustizia
“dell’insurrezione”, cioè la potestà repressiva esercitata mentre le articolazioni territoriali del CLN, di pari
passo con la riuscita delle insurrezioni urbane, insediavano le amministrazioni temporanee. Il problema che si
pone è allora questo: per studiare la legalità della “resa dei conti”, quali fonti usiamo, e come? Prendiamo il
caso della morte di Giuseppina Ghersi (che trattiamo nel nostro libro) come esempio concreto, e quindi come
paradigma.

Che la vox populi spiegasse l’uccisione di Ghersi con il suo ruolo di delatrice è sicuro. Ce lo dice in
particolare un documento che pubblichiamo nel libro, e che a quanto ci è dato sapere era rimasto finora
inedito: un’annotazione apposta nel registro della parrocchia di Santa Maria della Neve in Savona, in cui si
legge, accanto al riquadro dell’atto di battesimo di Ghersi: «essa stessa si gloriava di averne [sic] fatti
uccidere sette antifascisti».

Qui però bisogna fare una precisazione, per evitare fraintendimenti. L’omicidio della tredicenne savonese
non è stato né ordinato né ratificato dal locale CLN. Dagli atti del processo risulta che un ordine della

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/fare-storia-collettivamente
https://test.doppiozero.com/nicoletta-bourbaki
https://edizionialegre.it/product/la-morte-la-fanciulla-e-lorco-rosso/
https://edizionialegre.it/product/la-morte-la-fanciulla-e-lorco-rosso/
https://www.doppiozero.com/la-morte-la-fanciulla-e-lorco-rosso
https://www.mulino.it/isbn/9788815283382
https://www.doppiozero.com/il-caso-i-casi
https://www.doppiozero.com/il-caso-i-casi


questura di Savona, emanato nei giorni della gerenza ciellenista, aveva deciso la liberazione della ragazza dal
campo di raccolta e prigionia di Legino, dov’era detenuta insieme ai genitori, a causa dei legami con il
fascismo locale. Poi, più nulla. A meno che si dimostri l’inattendibilità del dato, dunque, questo fatto di
sangue non può essere ricondotto alla legalità insurrezionale che le articolazioni del CLN tentavano di
garantire. Bisogna dunque tenere ferma la premessa che l’omicidio Ghersi è estraneo all’attività documentata
del CLN e non si può che inserire in un clima di violenza extra-legale e sistemica che l’occupazione e la
guerra anche civile avevano inoculato nella società. E si deve dire qualcosa in più.

Un caposaldo della versione della storia approdata sui media nazionali è che l’omicidio sia stato insabbiato e
il suo responsabile assolto in esito a un processo sommario, al limite della farsa. La documentazione del
processo per l’omicidio Ghersi, svoltosi tra il 1950 e il 1951, in buona parte conservata, attesta che il
processo si è concluso nell’allora fase istruttoria (che precedeva il dibattimento un po’ come oggi l’udienza
preliminare). Al termine dell’istruttoria il pubblico ministero aveva richiesto di prosciogliere l’imputato,
Luigi Rossi, dal momento che all’omicidio di Ghersi si doveva applicare l’Amnistia Togliatti. La conclusione
da trarne è opposta a quella che per decenni ne ha tratto l’estrema destra, poi echeggiata in modo
apparentemente acritico dalla grande stampa. È nell’ipotesi migliore un abbaglio marchiano, nella peggiore
un motivo di propaganda contro l’antifascismo, interpretare il processo Ghersi nel senso che un assassino
comunista sarebbe stato salvato proprio dall’amnistia che il segretario del Partito comunista aveva voluto.

L’applicazione dell’Amnistia Togliatti, lungi dall’aver condannato all’oblio gli indicibili orrori dei partigiani,
è stata invece un colpo di spugna sui crimini fascisti. La magistratura chiamata ad applicare l’amnistia,
infatti, era composta in larga parte da giudici e pubblici ministeri che si erano formati professionalmente
durante il ventennio e avevano servito lo stato fascista; rimasti per lo più al loro posto dopo il 25 aprile 1945,
sul finire degli anni ’40 hanno cominciato a sfruttare l’ambiguità di formulazione del provvedimento di
amnistia per mandare assolti o condannare a brevi pene detentive i criminali di guerra fascisti, mentre negli
stessi anni si accumulavano le condanne, anche durissime, inflitte agli ex partigiani: questa comparazione è
un tema classico degli studi sulla continuità dello stato (se ne trova ora una messa a punto eccellente nel libro
di Chiara Colombini, Anche i partigiani però…). Quindi, una lettura del caso Ghersi storiograficamente
fondata deve partire dal presupposto che l’omicidio è stato amnistiato non grazie all’intervento amico del
Partito comunista, ma nonostante l’orientamento condiviso dalla magistratura del tempo, e a dispetto del
modo in cui si risolvevano i processi coevi contro i partigiani.

https://www.sissco.it/recensione-annale/mimmo-franzinelli-lamnistia-togliatti-22-giugno-1946-colpo-di-spugna-sui-crimini-fascisti-2006/
https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788858143766




Oltre a questo argomento generale, contro la tesi dell’insabbiamento bisogna fare anche un rilievo più
specifico. L’amnistia si applicava non automaticamente ma previa indagine, nel senso che occorreva
verificare se nel caso concreto esistessero i presupposti dell’applicazione: uno di essi era che il delitto non
fosse stato particolarmente efferato. Ora, è agli atti del processo Ghersi che il pubblico ministero ha richiesto
per l’imputato Rossi l’applicazione dell’amnistia, per la ragione che il delitto non aveva motivazione diversa
dalla guerra civile in corso. Se non si dimostra che il tribunale di Savona ha applicato indebitamente
l’amnistia, bisogna attenersi a quello che le fonti dicono: e cioè che il pubblico ministero ha svolto le sue
indagini, che le sue indagini lo hanno portato a concludere che Ghersi è stata uccisa perché ritenuta una spia
del nemico repubblichino, e che il movente esclusivo dell’omicidio fosse la guerra. E si deve ipotizzare,
anche, che un omicidio feroce e odioso, come quello di cui racconta la versione neofascista della storia di
Giuseppina Ghersi, ben difficilmente avrebbe potuto essere ricondotto al movente esclusivo del compimento
di un atto di guerra.

Per riassumere, l’esito di questo processo è rilevante perché è per molti versi un’eccezione rispetto alla
politica giudiziaria di quegli anni, tutt’altro che favorevole al partigianato. Dal punto di vista del metodo, è
difficile andare oltre: non per pudore nel trattare gli aspetti più problematici dell’esperienza resistenziale, né
perché sia vietato andare oltre le fonti (il feticismo della fonte è atteggiamento dell’antiquaria più che della
storiografia). Non è possibile andare oltre perché, in questo specifico caso, ulteriori inferenze apparterrebbero
al dominio della finzione e non della veridizione, scivolando dalla ricostruzione storiografica alla fiction.

La qualità sovvertitrice del “lavoro collettivo”

Arriviamo così al secondo punto di queste riflessioni. “Fare storia collettivamente” è l’esperienza che fonda il
nostro gruppo di lavoro. L’aggettivo che ci pare maggiormente adatto per indicare la qualità della forza di
Nicoletta Bourbaki è sovvertitrice, perché di fatto offre materialmente un esempio di lavoro collettivo in
ambito storiografico che mette in critica (e in crisi, turbandone profondamente l’ordine) una prassi, ossia
quella di una ricerca storica (e, in generale, sociale) sempre più prigioniera della tirannide dell’io. Questa
definizione, che riprende il titolo del recente libro di Enzo Traverso, dà conto di un modus operandi che solo
in tempi piuttosto recenti si è imposto in maniera tanto diffusa da rendere innegabile la forza della sua
presenza. Risalire al come e al quando si sia avviato il processo che ha reso egemonica questa tendenza
sarebbe importante, dato che permetterebbe di non cadere nel tranello della nostalgia per una fase virtuosa
della pratica accademica, partecipata, seminariale.

Non può essere questo articolo lo spazio per risalire ai fondamenti di questa pratica individualistica della
ricerca, vogliamo però provare a cominciare la risalita. Certamente un fattore determinante di questa deriva è
da rintracciare nelle condizioni sociali strutturali delle società ad alta complessità e nel progressivo esaurirsi
dei modelli elaborati dalla modernità per parlare della società. Possiamo qui, un po’ brutalmente, affermare
che l’accademia fa l’accademia, come ha sempre fatto: l’età dell’oro dei seminari collettivi non è un bel
tempo andato. È semplicemente un tempo diverso, in cui il lavoro collettivo era possibile perché l’università
aveva una base sociale tendenzialmente più elitaria, era meno standardizzata dell’attuale e non era schiacciata
su dinamiche competitive neoliberiste e, citando David Graeber, di «burocratizzazione totale». Che ci siano
state punte avanzate non si deve dunque a un’università illuminata che ora non è più: si deve a persone che in
università – corpo docente o studentesco che fosse – stavano in un certo modo, e con una certa libertà
d’agire. 

Nicoletta Bourbaki è anche questo: un tempo e uno spazio di lavoro altri – risultanti da uno sforzo continuo e
mai definitivo nel nostro lavoro ormai decennale – rispetto a quelli che prendono forma sotto la pressione
degli imperativi sociali del nostro tempo. Lo facciamo innanzitutto «prendendoci il tempo per capire, leggere,
conoscere», come scriviamo nelle conclusioni di La morte, la fanciulla e l’orco rosso. E, come scrive Meotto
nella sua recensione, praticando la ricerca storica come «militanza, accentuando la dimensione emancipante,
pluralistica, soggettivante». Quello che possiamo dire sul tema, dopo più di dieci anni di attività, è dunque
che, con fatica e continui aggiustamenti di rotta, fuori dall’accademia (e dagli altri ambiti istituzionali di
ricerca, necessariamente più strutturati formalmente rispetto a un gruppo come il nostro) è ancora possibile

https://www.laterza.it/scheda-libro/?isbn=9788858142882
https://nicolettabourbaki.medium.com/di-calendari-e-buone-e-cattive-intenzioni-ec7d5b7710d


“fare storia collettivamente”. Di più, fare lavoro collettivo per produrre sapere. E va almeno aggiunto – per
non appiattire la dinamica di interazione tra esperienza personale e azione sociale – che a reggere il lavoro
collettivo sono di fondamentale importanza fiducia e riconoscimento reciproco tra le singole persone che
animano il gruppo, ma soprattutto è necessario sapere relativizzare la funzione di sé (e della propria
conoscenza specifica) all’interno della dimensione collettiva.
Non è l’approccio interdisciplinare quello che meglio definisce il campo di confronto in cui sono stati
prodotti i migliori contributi di Nicoletta Bourbaki, ma quello transdisciplinare: al contempo superamento
delle singole discipline e definizione di un inedito e dinamico sguardo collettivo (che modifica, retroagendo,
anche quello delle singole individualità che danno forma alla dimensione collettiva). È la postura intellettuale
che ci ha, ad esempio, consentito di fare le precedenti considerazioni sulla violenza insurrezionale e sull’uso
delle fonti giuridiche in una ricerca storiografica, considerazioni che difficilmente avrebbero potuto prendere
forma a partire da una riflessione individuale o dal mero confronto interdisciplinare. 

Anche di metodo ragioniamo, dunque, dentro Nicoletta Bourbaki. Nelle discussioni interne al nostro gruppo
di lavoro c’è stato un momento in cui abbiamo tentato di dare “a uso interno” una definizione, per quanto
idealtipica, di lavoro collettivo: 

«Il lavoro collettivo non è solo la produzione collettiva di una ricerca, un’inchiesta o un testo, ma anche (e
soprattutto) l’attività di un organismo pensante complesso, che non è la somma delle sue parti, ma piuttosto
la totalità delle interazioni tra le sue parti – quindi qualcosa che sta a un livello discorsivo superiore.
Il lavoro collettivo modella l’ambiente, il discorso, in cui la ricerca, l’inchiesta o il testo pian piano prende
forma.»

È una definizione vicina a quella che Henry Jenkins dà di intelligenza collettiva in Cultura convergente
(Apogeo, 2007), dove l’accento viene posto sul «processo sociale di acquisizione della conoscenza in quanto
dinamico e partecipativo», sulla capacità di far leva sulla competenza: «Quel che non possiamo sapere o fare
da soli, possiamo essere in grado di farlo collettivamente». Letto attraverso questa lente, il lavoro collettivo è
un saper fare pratico più che approccio teorico o programmatico. E questo è un punto a favore della
possibilità che altre Nicoletta Bourbaki prendano forma e prosperino nei campi di conflitto del sapere. Ce ne
sarà sempre (più) bisogno. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





