DOPPIOZERO

Belting: icone che guariscono e soccorrono

Claudio Franzoni
7 Aprile 2023

Qualche settimanafa, giornali etelevisioni hanno parlato di una statua della Madonna che versava lacrime di
sangue, a Trevignano, in provinciadi Roma. In questi anni, episodi simili sono capitati anche in altri luoghi,
sempre intorno a un’immagine, piccola o grande che fosse. Le foto dei servizi giornalistici propongono primi
piani sulle lacrime, mail vero centro di queste vicende e li attorno: apparizioni, veggenti, altaroli
improvvisati, immaginette, ceri acces e, naturalmente, gente che accorre. E questo il versante che richiede di
essere compreso, non tanto I’ origine delle lacrime di sangue; in altre parole, prima ancora del presunto evento
miracol0so, il problema & la venerazione di un’immagine. Dunque, le Madonne piangono ancora, € non si

puo pensare che questi pianti siano organizzati (tantomeno che ci siano nessi con “i rapimenti dei
magistrati”), come supponeva Pasolini (Le Madonne oggi non piangono piu, 1975).

“1l cristianesimo € una religione antica che sopravvive alla societa antica. L’icona &€ un’immagine su tavola
dell’ Antichita che sopravvive al’ arte antica’ . Ecco, nelle parole dell’ autore, I’ argomento del saggio di Hans
Belting, Immagine e culto. Una storia dell'immagine prima dell'eta dell'arte (acuradi Luca Vargiu,
Carocci).

Il saggio del 1990 venne tradotto in Italia nel 2001 col titolo Il culto delle immagini: storia dell'icona dall'eta
imperiale al tardo Medioevo. Preceduto da unalunga presentazione del curatore, oggi il saggio viene
riproposto in una nuova traduzione, e con un nuovo titolo che recupera pienamente quello originario. Ed é gia
qui che si coglie la prospettiva nuova (e per molti versi spiazzante) in cui si colloca Belting: ¢’ e stata un’ eta
dell’immagine (grosso modo il medioevo) e c'é un’etadell’ arte (dal Rinascimento in poi). Una presa di
posizione che —assieme dl’idea di “fine della storia dell’ arte” — spicca all’ interno della vasta opera dello
studioso tedesco, da poco scomparso.

Come spiega Vargiu, I'idea moderna di arte “presuppone la crisi dell’ anticaimmagine e la sua nuova
valorizzazione nel Rinascimento come opera d’ arte, legata a una rappresentazione dell’ artista nella sua
autonomia e a una discussione sul carattere artistico della sua invenzione’. Semplificando ancora, ci Sono
stati secoli in cui le immagini hanno avuto un’ esistenza vivacissima senza bisogno di ricorrere al’ idea di
arte, idea che — secondo Belting — si afferma solo a partire dall’ eta rinascimentale.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/belting-icone-che-guariscono-e-soccorrono
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni

f..‘-
= E.
- 4
oty vl
-
: .

i
-
'l
-
-
-
o+

Ak Rk NRF

. b b . & - il

Wy Aol L P hic] -, T W\ - :17‘

Db AN s et i v gy e e
Il temadel libro e dunque I’icona— eikon e infatti “immagine”, “ritratto” —, I’'immagine nella sua dimensione
sacra. Tema che non si puo affrontare con la sola attrezzatura dello storico dell’ arte. Nel libro ci sono pure
espressioni come "delicati rialzi e digradamenti” o "morbidi trapassi trale forme", mas tratta di passaggi
orientati in ben altradirezione: “io mi occupo — scriveva Belting nella prefazione all'edizione americana del
1994 — delle persone e di tutto cio che mostrano nel loro rapporto con le immagini, in termini di credenze,
superstizioni, speranze e paure”. Si trattainsommadi "raccontare storie di immagini”, non storie degli stili; le

opere dal Cinquecento in poi, invece, hanno "il loro luogo nel tempio dell'arte e il loro vero tempo nella
storiadell'arte”.

Fs . L.

B Y TWYEFFEE




Lastraordinariaricchezza di Immagine e culto non dipende solo dal notevole numero di opere presein
esame, madai continui rapporti istituiti con la storia della Chiesa tra Occidente e Oriente, con le dispute
teologiche, con I’ evoluzione dellaliturgia, coni testi di inni, preghiere, omelie, vite dei santi, laudi delle
confraternite; non ultime, con le leggende sull'origine e la provenienza delle icone stesse, non di rado
accreditate daiscrizioni sulle cornici. Lo studioso riporta un numero impressionante di episodi che hanno al
centro figure di ecclesiastici, di religiosi, di laici, di persone che desiderano, commentano, pregano davanti a
un'immagine sacradal tardoantico in poi. D’ altra parte, € solo grazie a questo continuo confronto con la
documentazione rimasta che |'osservatore contemporaneo puo cercare di superare labarriera che lo divide
dall’uomo medioevale, e accostarsi a una concezione delle immagini che sarebbe altrimenti incomprensibile.
Solo cosi riusciamo ad avvicinarci a scelte formali che sentiamo in gran parte estranee: frontalita, rigidita,
distacco espressivo, rinuncia alla narrazione.

Nella prima parte del voluminoso saggio (s trattadi oltre 800 pagine) lo sguardo sul mondo antico, prima
dell’ avvento del cristianesimo, € ininterrotto. Che cosa chiedevano gli antichi alle immagini divine, e comele
facevano entrare nellaloro quotidianita? Anche nel mondo classico, ad esempio, € testimoniata una variegata
serie di immagini di eroi edi déi guaritori. E anchein quel tempo sono testimoniati nessi trale immagini ele
visioni mistiche; Asclepio, ad esempio, guariva apparendo in sogno (cosi come faranno alcuni santi cristiani).
L’ immagine sacraindirizzalavisione, e quest’ ultima confermai lineamenti dell’immagine sacra.

Lo studioso s interrogainsomma sulle fratture e sulle forme di continuita: i cristiani credettero all’ esistenza
di immagini sacre “acheropite” (cioé non realizzate da mano umana), come nel mondo antico sono
testimoniate immagini di culto “cadute dal cielo”. Ma, alafine, ladomandasi presenta ugualmente, ein
modo diretto: perchéil cristianesimo nel VI secolo ha cominciato a venerare le immagini? Per quali strade
unareligione che dl'inizio si contrapponeva all'idolatria dei pagani e allamillenaria venerazione di statue e
altri simulacri, ha accolto (e incentivato) |'uso delle immagini sacre e, in un secondo tempo, ha elaborato una
propria, raffinata dottrina sull'argomento?

Stadi fatto che I’'immagine sacra cristiana e stata uno strumento della contemplazione, della meditazione,

dellamemoria. Madaessaci S aspettavano anche protezione e miracoli, come seil corpo stesso del santo
fosse presente nella figura che lo rappresenta. Ecco icone che guariscono, ed ecco quelle che soccorrono e
aiutano in battaglia: alcune immagini di Mariaricevettero |’ epiteto di Aniketos (invincibile) e di Nicopeia
(che portavittoria). Icone miracolose, dotate cioe di unaforza operante: si racconta addirittura che alcune

punirono chi non le avevarispettate.

E straordinario come questi oggetti, che pure promettevano un contatto col sovrannaturale, siano stati vissuti
anche nellaloro concretezza materiale. A Roma, nell’ V111 secolo, un sacerdote si aggrappa all’icona mariana
del Pantheon nel tentativo di sottrars ale milizie papali. Sappiamo poi di icone baciate, toccate, rovinate a
forza di essere lavate; immagini portate in processione o meta di pellegrinaggi. Leicone avolte
impallidiscono e mutano di colore; talora effondono acqua o olii santi; nel caso vengano ferite, sanguinano.
Sono tramiti per la trascendenza, ma sono continuamente a contatto con altri oggetti, rivestimenti in metalli
preziosi, reliquiari che le contengono e proteggono, drappi che le sottraggono agli sguardi quotidiani. E poi le
immagini sacre possono parlare: il caso del crocifisso che nella chiesadi San Damiano si rivolse a san
Francesco non e affatto isolato.

Ma proprio in questo consiste la straordinarieta dell’ immagine “ prima dell’ eta dell’ arte” (e qui Belting
richiama la definizione di aurain Benjamin): queste immagini cultuali riescono a esprimere una lontananza —
lalontananza del sacro — anche se il supporto materiale dell'immagine stessa si trova a poca distanza dallo
spettatore.



-—

i, e, e, e el - - -
- “-"., ."J ':u.:-u'u-u---ur'rv‘:'.’ -'1-'

Ladialetticatratensione spirituale e quotidianita si avverte anche a proposito delle repliche e delle
riproduzioni delle icone piu venerate. Trai personaggi che si affollano nella scena delle elemosine dipinta da
Domenico di Bartolo nel pellegrinaio di Santa Mariadella Scala, a Siena (1441) si scorge, sulladestra, un
personaggio che ha cucito sul cappello una minuscola riproduzione della Veronica, I'immagine del volto di
Cristo che si veneravain San Pietro a Roma. Le riproduzioni (anche le piu modeste) servono agarantire la
sacralita, I’ autenticita e |’ efficacia dell'icona originale, mentre dal Rinascimento in poi le copie di quadri
famosi saranno chiamate a render conto dello stile di un artista celebre. Occorre insomma distinguere, come
sostiene Belting, tra"valore di culto" e "valore d'arte".

hY

L'“etadell’immagine”’ épiu vicinadi quanto si creda. A Roma, nel medioevo, aveva assunto grande
importanza la processione che si svolgeva la notte primadel 15 agosto (lafesta dell’ Assunzione di Maria):
I"icona acheropita di Cristo veniva portata solennemente verso la chiesadi Santa Maria Maggiore dove
avrebbe incontrato I'iconadi Maria. Una processione analoga si tiene anche oggi a Tivoli, nella cerimonia
dettadell’ Inchinata: un’iconadi Cristo viene condotta nella chiesa di Santa Maria Maggiore, incontro a
un’ altraiconamariana, e qui le due immagini vengono fatte inchinare I’ unaverso I’ altra; gesto che viene
ripetuto il giorno 15, quando I'icona di Cristo viene riportatain duomo. Le due icone sono molto piu che
normali figure, molto piu che semplici sostituti delle persone sacre.

Trevignano compare anche nel libro di Belting, ma non per la Madonna piangente di queste settimane: nel
centro in provinciadi Romasi trovainfatti un trittico che presenta un Cristo in trono tralaVergine e san
Giovanni (c. 1200). L’immagine parlain prima persona, grazie al’iscrizione dipinta sul libro che Gesu tiene
con lasnistra: “l1o sono il Re del Cielo che haredento il popolo dallamorte”. La Madonna piangente di



Trevignano eil dipinto medioevale nello stesso luogo sono piu vicini di quanto sembri aprimavista: la
convinzione che I’immagine sia animata, per quanto si manifesti in modo diverso, accomunal’uno el’ atra.
Come scrive Belting, “I'immagine, in fin del conti, appare atrettanto paradossale dell’ essere umano che ne fa
uso; procedendo insieme con le societa e le culture, cambia continuamente, ma, aun altro livello, resta
sempre lastessa’.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

