
 

Belting: icone che guariscono e soccorrono 
Claudio Franzoni
7 Aprile 2023

Qualche settimana fa, giornali e televisioni hanno parlato di una statua della Madonna che versava lacrime di
sangue, a Trevignano, in provincia di Roma. In questi anni, episodi simili sono capitati anche in altri luoghi,
sempre intorno a un’immagine, piccola o grande che fosse. Le foto dei servizi giornalistici propongono primi
piani sulle lacrime, ma il vero centro di queste vicende è lì attorno: apparizioni, veggenti, altaroli
improvvisati, immaginette, ceri accesi e, naturalmente, gente che accorre. È questo il versante che richiede di
essere compreso, non tanto l’origine delle lacrime di sangue; in altre parole, prima ancora del presunto evento
miracoloso, il problema è la venerazione di un’immagine. Dunque, le Madonne piangono ancora, e non si
può pensare che questi pianti siano organizzati (tantomeno che ci siano nessi con “i rapimenti dei
magistrati”), come supponeva Pasolini (Le Madonne oggi non piangono più, 1975).  

“Il cristianesimo è una religione antica che sopravvive alla società antica. L’icona è un’immagine su tavola
dell’Antichità che sopravvive all’arte antica”. Ecco, nelle parole dell’autore, l’argomento del saggio di Hans
Belting, Immagine e culto. Una storia dell'immagine prima dell'età dell'arte (a cura di Luca Vargiu,
Carocci).

Il saggio del 1990 venne tradotto in Italia nel 2001 col titolo Il culto delle immagini: storia dell'icona dall'età
imperiale al tardo Medioevo. Preceduto da una lunga presentazione del curatore, oggi il saggio viene
riproposto in una nuova traduzione, e con un nuovo titolo che recupera pienamente quello originario. Ed è già
qui che si coglie la prospettiva nuova (e per molti versi spiazzante) in cui si colloca Belting: c’è stata un’età
dell’immagine (grosso modo il medioevo) e c’è un’età dell’arte (dal Rinascimento in poi). Una presa di
posizione che – assieme all’idea di “fine della storia dell’arte” – spicca all’interno della vasta opera dello
studioso tedesco, da poco scomparso.

Come spiega Vargiu, l’idea moderna di arte “presuppone la crisi dell’antica immagine e la sua nuova
valorizzazione nel Rinascimento come opera d’arte, legata a una rappresentazione dell’artista nella sua
autonomia e a una discussione sul carattere artistico della sua invenzione”. Semplificando ancora, ci sono
stati secoli in cui le immagini hanno avuto un’esistenza vivacissima senza bisogno di ricorrere all’idea di
arte, idea che – secondo Belting – si afferma solo a partire dall’età rinascimentale.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/belting-icone-che-guariscono-e-soccorrono
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni


Il tema del libro è dunque l’icona – eikon è infatti “immagine”, “ritratto” –, l’immagine nella sua dimensione
sacra. Tema che non si può affrontare con la sola attrezzatura dello storico dell’arte. Nel libro ci sono pure
espressioni come "delicati rialzi e digradamenti" o "morbidi trapassi tra le forme", ma si tratta di passaggi
orientati in ben altra direzione: “io mi occupo – scriveva Belting nella prefazione all'edizione americana del
1994 – delle persone e di tutto ciò che mostrano nel loro rapporto con le immagini, in termini di credenze,
superstizioni, speranze e paure”. Si tratta insomma di "raccontare storie di immagini”, non storie degli stili; le
opere dal Cinquecento in poi, invece, hanno "il loro luogo nel tempio dell'arte e il loro vero tempo nella
storia dell'arte".



La straordinaria ricchezza di Immagine e culto non dipende solo dal notevole numero di opere prese in
esame, ma dai continui rapporti istituiti con la storia della Chiesa tra Occidente e Oriente, con le dispute
teologiche, con l’evoluzione della liturgia, con i testi di inni, preghiere, omelie, vite dei santi, laudi delle
confraternite; non ultime, con le leggende sull'origine e la provenienza delle icone stesse, non di rado
accreditate da iscrizioni sulle cornici. Lo studioso riporta un numero impressionante di episodi che hanno al
centro figure di ecclesiastici, di religiosi, di laici, di persone che desiderano, commentano, pregano davanti a
un'immagine sacra dal tardoantico in poi. D’altra parte, è solo grazie a questo continuo confronto con la
documentazione rimasta che l'osservatore contemporaneo può cercare di superare la barriera che lo divide
dall’uomo medioevale, e accostarsi a una concezione delle immagini che sarebbe altrimenti incomprensibile.
Solo così riusciamo ad avvicinarci a scelte formali che sentiamo in gran parte estranee: frontalità, rigidità,
distacco espressivo, rinuncia alla narrazione.

 Nella prima parte del voluminoso saggio (si tratta di oltre 800 pagine) lo sguardo sul mondo antico, prima
dell’avvento del cristianesimo, è ininterrotto. Che cosa chiedevano gli antichi alle immagini divine, e come le
facevano entrare nella loro quotidianità? Anche nel mondo classico, ad esempio, è testimoniata una variegata
serie di immagini di eroi e di dèi guaritori. E anche in quel tempo sono testimoniati nessi tra le immagini e le
visioni mistiche; Asclepio, ad esempio, guariva apparendo in sogno (così come faranno alcuni santi cristiani).
L’immagine sacra indirizza la visione, e quest’ultima conferma i lineamenti dell’immagine sacra.

Lo studioso si interroga insomma sulle fratture e sulle forme di continuità: i cristiani credettero all’esistenza
di immagini sacre “acheropite” (cioè non realizzate da mano umana), come nel mondo antico sono
testimoniate immagini di culto “cadute dal cielo”. Ma, alla fine, la domanda si presenta ugualmente, e in
modo diretto: perché il cristianesimo nel VI secolo ha cominciato a venerare le immagini? Per quali strade
una religione che all'inizio si contrapponeva all'idolatria dei pagani e alla millenaria venerazione di statue e
altri simulacri, ha accolto (e incentivato) l'uso delle immagini sacre e, in un secondo tempo, ha elaborato una
propria, raffinata dottrina sull'argomento?

Sta di fatto che l’immagine sacra cristiana è stata uno strumento della contemplazione, della meditazione,
della memoria. Ma da essa ci si aspettavano anche protezione e miracoli, come se il corpo stesso del santo
fosse presente nella figura che lo rappresenta. Ecco icone che guariscono, ed ecco quelle che soccorrono e
aiutano in battaglia: alcune immagini di Maria ricevettero l’epiteto di Aniketos (invincibile) e di Nicopeia
(che porta vittoria). Icone miracolose, dotate cioè di una forza operante: si racconta addirittura che alcune
punirono chi non le aveva rispettate. 

È straordinario come questi oggetti, che pure promettevano un contatto col sovrannaturale, siano stati vissuti
anche nella loro concretezza materiale. A Roma, nell’VIII secolo, un sacerdote si aggrappa all’icona mariana
del Pantheon nel tentativo di sottrarsi alle milizie papali. Sappiamo poi di icone baciate, toccate, rovinate a
forza di essere lavate; immagini portate in processione o meta di pellegrinaggi. Le icone a volte
impallidiscono e mutano di colore; talora effondono acqua o olii santi; nel caso vengano ferite, sanguinano.
Sono tramiti per la trascendenza, ma sono continuamente a contatto con altri oggetti, rivestimenti in metalli
preziosi, reliquiari che le contengono e proteggono, drappi che le sottraggono agli sguardi quotidiani. E poi le
immagini sacre possono parlare: il caso del crocifisso che nella chiesa di San Damiano si rivolse a san
Francesco non è affatto isolato.

Ma proprio in questo consiste la straordinarietà dell’immagine “prima dell’età dell’arte” (e qui Belting
richiama la definizione di aura in Benjamin): queste immagini cultuali riescono a esprimere una lontananza –
la lontananza del sacro – anche se il supporto materiale dell'immagine stessa si trova a poca distanza dallo
spettatore.



La dialettica tra tensione spirituale e quotidianità si avverte anche a proposito delle repliche e delle
riproduzioni delle icone più venerate. Tra i personaggi che si affollano nella scena delle elemosine dipinta da
Domenico di Bartolo nel pellegrinaio di Santa Maria della Scala, a Siena (1441) si scorge, sulla destra, un
personaggio che ha cucito sul cappello una minuscola riproduzione della Veronica, l’immagine del volto di
Cristo che si venerava in San Pietro a Roma. Le riproduzioni (anche le più modeste) servono a garantire la
sacralità, l’autenticità e l’efficacia dell'icona originale, mentre dal Rinascimento in poi le copie di quadri
famosi saranno chiamate a render conto dello stile di un artista celebre. Occorre insomma distinguere, come
sostiene Belting, tra "valore di culto" e "valore d'arte".

L’“età dell’immagine” è più vicina di quanto si creda. A Roma, nel medioevo, aveva assunto grande
importanza la processione che si svolgeva la notte prima del 15 agosto (la festa dell’Assunzione di Maria):
l’icona acheropita di Cristo veniva portata solennemente verso la chiesa di Santa Maria Maggiore dove
avrebbe incontrato l’icona di Maria. Una processione analoga si tiene anche oggi a Tivoli, nella cerimonia
detta dell’Inchinata: un’icona di Cristo viene condotta nella chiesa di Santa Maria Maggiore, incontro a
un’altra icona mariana, e qui le due immagini vengono fatte inchinare l’una verso l’altra; gesto che viene
ripetuto il giorno 15, quando l’icona di Cristo viene riportata in duomo. Le due icone sono molto più che
normali figure, molto più che semplici sostituti delle persone sacre.

Trevignano compare anche nel libro di Belting, ma non per la Madonna piangente di queste settimane: nel
centro in provincia di Roma si trova infatti un trittico che presenta un Cristo in trono tra la Vergine e san
Giovanni (c. 1200). L’immagine parla in prima persona, grazie all’iscrizione dipinta sul libro che Gesù tiene
con la sinistra: “Io sono il Re del Cielo che ha redento il popolo dalla morte”. La Madonna piangente di



Trevignano e il dipinto medioevale nello stesso luogo sono più vicini di quanto sembri a prima vista: la
convinzione che l’immagine sia animata, per quanto si manifesti in modo diverso, accomuna l’uno e l’altra.
Come scrive Belting, “l’immagine, in fin dei conti, appare altrettanto paradossale dell’essere umano che ne fa
uso; procedendo insieme con le società e le culture, cambia continuamente, ma, a un altro livello, resta
sempre la stessa”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

