
 

La gente mormora. Ancora su Eco e i media 
Gianfranco Marrone
14 Aprile 2023

Parole, non fatti! Questo ribaltamento del detto – e del senso – comune dovrebbe esser banale: tutto il
Novecento lo ha ampiamente teorizzato e praticato, parlando di svolte linguistiche, strutturaliste e
poststrutturaliste, semiotiche e così via. Se c’è un tema che pensatori, intellettuali, studiosi, artisti o critici
anche assai diversi per ideologia e valori hanno condiviso è proprio quello della centralità, se non della
primarietà, del linguaggio o, meglio, dei linguaggi. Difficile proporre i grandi temi della filosofia
(essere/divenire, conoscenza/sensibilità, giustizia/terrore), della letteratura (realismo/finzione,
impegno/disimpegno…), dello studio delle culture (innato/acquisito, mito/rito…), per non parlare della
mediologia (massa/potere, manipolazione/persuasione, tecnologia/corporeità…) senza introdurre quella
dimensione simbolica che nel linguaggio, nei linguaggi, quasi per natura risiede. Di modo che quando si
discute la vexata quaestio dell’informazione più o meno corretta, delle notizie post-false o post-vere, sono
appunto le parole a essere importanti, non i fatti. Non per quel che significano o, se accade, rappresentano,
ma per quel che fanno e fanno fare, e dunque per il loro valore, per dirla coi linguisti, performativo. D’altro
canto, come diceva Bachelard, i fatti sono fatti: e fatti di segni, ne abbiamo contezza soltanto grazie a essi.
Una banalità.  

Così, ritrovare uno slogan come questo sulla copertina di una delle ultime raccolte di scritti mediatici di
Umberto Eco – L’era della comunicazione. Dai giornali a Wikileaks (La Nave di Teseo, pp. 190, € 12) –
provoca un sussulto perplesso. Certo, parole e non fatti, cos’altro? Non ce lo ha insegnato proprio lui, in
sessant’anni di magistero (e di maestria) sui segni? Cosa c’è di nuovo? Perché allora, in soldoni, rileggere
questi testi adesso, in un’epoca così ingarbugliata e virulenta che qualcuno, giustamente, ha definito
postmediale? Non dovremmo essere altrove?

La risposta, manco a dirlo, è in Eco stesso, e sta in quella constatazione al contempo evidente e profonda che
dava il titolo a un suo libro che ormai ha quasi vent’anni: rispetto alle grandi conquiste del Novecento –
nell’economia, nella società, nella politica, nel costume, nella cultura e quindi anche, per quel che riguarda i
media, nella teoria della comunicazione e dell’informazione – torniamo indietro a passo di gambero. Di
gamberone verrebbe da dire, data la velocità di questa restaurazione accanita e astutissima. Di modo che
eccoci di nuovo a parlare di eventi concreti e obiettività, di separazione fra notizia e commento, di fake news
che ne presuppongono di vere, di trasparenza informativa e simili. Scambiando, direbbero i filosofi, il dover
essere per l’essere. Insomma, bene ha fatto La Nave di Teseo a ripresentare questi scritti echiani sui media, e
ad accostarli intelligentemente ad altri, apparentemente più filosofici ma in effetti del tutto complementari,
raccolti sotto il titolo Quale verità? Mentire, fingere, nascondere (pp. 168, € 12) – entrambi curati e introdotti
da Anna Maria Lorusso. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-gente-mormora-ancora-su-eco-e-i-media
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone




L’obiettività, nel giornalismo come in altri tipi di discorso (storia, scienza etc.), è un mito ideologico –
ribadisce Eco a più riprese –, e come tutti i miti ha un peso e un valore che devono esser presi sul serio, non
solo per capirne i dispositivi di funzionamento ma, soprattutto, per misurarne il significato. Come dire che il
problema non è dire, semplicemente, che l’obiettività non esiste, oppure che è funzionale al (quarto?) potere
della stampa; semmai, ribadirne la fondatezza significa negare l’evidenza. Sentiamo Eco: “Parlare di ‘mito
dell’obiettività’ significa dire: non si dà notizia se non interpretandola, se non altro per il fatto di sceglierla.
Per di più un giornale si fa con il titolo, con il loro corpo e il loro carattere; con l’impaginazione, e il taglio
dell’articolo; con la collocazione dell’articolo in una pagina piuttosto che nell’altra; coi colori, se ci sono, e
con tante altre cose. A livello di ciascuno di questi elementi abbiamo altrettanti interventi interpretativi”.
Difficile dire che non sia così, e fa specie esser qui a ribadirlo, soprattutto oggi che si è altresì acquisita la
definitiva consapevolezza che anche raccontare è sempre e necessariamente interpretare: lo storytelling non è
mai innocente. C’è sempre un punto di vista, un sistema di valori entro cui prendere posizione, azioni e
passioni che nel loro concatenarsi generano mondi possibili.

Ma tant’è. Allora, ne conclude Eco, piuttosto che incaponirsi a inseguire una trasparenza e una veridicità
impossibili (per costituzione stessa dei media), è molto meglio farsi carico delle responsabilità interpretative
che stanno nella fattura stessa del giornale (o di qualsiasi altro mezzo di informazione). Leggiamo ancora: “Il
giornalista non ha dovere di obiettività. Ha dovere di testimonianza. Deve testimoniare su ciò che sa e deve
testimoniare dicendo come la pensa lui”. Così, “il compito del giornalista non è quello di convincere il lettore
che egli sta dicendo la verità, bensì di avvertirlo che egli sta dicendo la ‘sua’ verità. Ma che ce ne sono anche
altre”. Dichiarazione di chiara ragionevolezza illuminista che, si sa, Eco ha sempre rivendicato.

Ulteriore argomento contro quello che – aggiornando il panorama mediatico – potremmo di conseguenza
chiamare il mito ideologico delle fake news, come suggerisce anche Lorusso nella sua introduzione, è la
cosiddetta censura additiva, dispositivo cosmetico che funziona per aggiunzione indifferenziata piuttosto che
per eliminazione o menzogna. Ed Eco, a questo proposito fa l’esempio delle veline, termine che una volta
designava i ‘suggerimenti’ del Minculpop ai giornali mentre oggi indica, con inversione semantica niente
male, le ballerine di Striscia la notizia. La velina fascista era simbolo di una censura che ammantava le cose
fino a farle scomparire. La velina televisiva, dice Eco, è il contrario: è la celebrazione dell’apparenza, della
visibilità a tutti i costi ma anche, aggiungeremmo, dell’irrisione del giornalismo nel suo insieme. Così
laddove il fascismo metteva a tacere, i media informativi, oggi, fanno rumore, moltiplicano a dismisura
messaggi tanto veritieri quanto insignificanti, finendo per creare quello che, in tutt’altro contesto, lo stesso
Eco chiamava effetto nebbia, e cioè indeterminazione cognitiva. Parafrasando Wittgenstein (cosa che a Eco
piaceva moltissimo): su ciò su cui si deve tacere, si deve parlare moltissimo. Che vuol dire? che sta
succedendo? che pensarne?, ne conclude, confusissimo, il lettore dei giornali o lo spettatore della tv. E, ancor
più, il navigante nella rete, dove la moltiplicazione infinita di stimoli d’ogni genere non censura proprio nulla
ma, anzi, dice troppo, rendendo impossibile ogni interpretazione, dunque qualsiasi cosa voglia presentarsi
come notizia. L’eroe di internet, dice Eco, è Funes el memorioso, il celebre personaggio di Borges che,
ricordando tutto, mandava a puttane ogni memoria reale, ogni selezione possibile, ogni salutare
dimenticanza.

Cosa opporre, in questa condizione, al rumore mediatico? La risposta di Eco è importante, più che mai oggi
in epoca di dilagante infodemia: non il silenzio, per carità, che sarebbe un ritorno alle veline prima maniera,
semmai il mormorio, quel sommesso flusso di pensieri e parole grazie a cui “ogni popolo è sempre riuscito a
sapere tutto quel che succede nel mondo”. È il primato del pettegolezzo, della diceria, della chiacchiera, che
nessuna censura riesce a bloccare, né quella fascista né quella televisiva. Se il silenzio è utopia totalitaria da
Grande Fratello, il rumore è il regime comunicativo dei media di massa e ancor di più di quelli attuali. Il
mormorio scivola via fra queste due censure: è il passaparola tattico che dribbla ogni strategia. Barthes lo
chiamava brusio della lingua. E lo sapeva assai bene Tina Pica in quei bei film di De Sica: “la gente
mormora”, ripeteva in continuazione. E per fortuna, aggiungiamo dunque. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





