DOPPIOZERO

Todorov: vivereinsieme

Francesco Bellusci
15 Aprile 2023

“I luoghi comuni anti-politici: la politica & necessaria, perché gli uomini non sono angeli; la politica é potere
(Herrschaft). 1l luogo comune pro-politico: I’uomo € un essere sociale’, annotava Hannah Arendt negli
appunti relativi ala stesuradi un libro progettato nel 1950 e rimasto incompiuto, dal titolo: Che cos e la
politica?. Per andare allaricerca dell’ essenza del politico, dungue, per |a filosofa tedesca, non bisognafare
riferimento a concetti come stato, sovranita, autorita, contratto sociale (0, peggio ancora, di guerra, come
vorrebbe Carl Schmitt), ma all’ essere-insieme degli uomini, al loro bisogno di discorrere insieme delle cose
del mondo e di organizzarsi in una vita comune, cioe proprio allanotates aristotelica dell’uomo “animale
socievole” o “palitico”.

Questa originarieta della vitain comune, adireil vero, appare oggi confermata dai biologi evoluzionisti, che
non parlano pit di individui o di linee di discendenzaindividuali che si adattano all’ambiente e in
competizione per la sopravvivenza, madellagenerazione di collettivi di viventi, intrecciati e interdipendenti,
ciascuno dei quali s conquistalavitaamodo suo, magrazie agli altri. “Non siamo mai stati individui”, ha
scritto di recente il biologo americano Scott Frederick Gilbert, e la natura tenderebbe a selezionare “legami”
piuttosto che individui 0 genomi. Ora, in modo piu inerente al vivente umano, che € un essere culturale per
natura perché é un essere naturale per cultura, per approfondire la traccia consegnata dalla Arendt,
bisognerebbe chiedersi: che cosa significa esattamente il fatto, generalmente accettato, che I’uomo siaun
essere sociale? Quali sono le conseguenze della constatazione che non esiste un io senza un tu? Perché
I"individuo non pud conoscere altra vita se non lavita comune? A questi interrogativi si prefigge di
rispondere il grande semiologo bulgaro, naturalizzato in Francia dal 1963, Tzvetan Todorov, scomparso
cingue anni orsono, in un testo finalmente reso disponibile per il lettore italiano da Raffaello Cortina di
Milano, col titolo: La vita comune. L’uomo & un essere sociale.

Todorov € stato uno dei protagonisti dell’ avventura strutturalista degli anni Sessanta, a seguito di uno dei
suoi quattro moschettieri, Roland Barthes (gli altri tre, canonizzati nel celebre disegno di Maurice Henry,
erano Foucault, Lacan e Lévi-Strauss). Quando nel 1966, |o strutturalismo francese attraversal’ Atlantico per
conquistare il Nuovo Mondo, a grande convegno organizzato negli Stati Uniti dall’ Universita John Hopkins,
Todorov é invitato con Barthes e Nicolas Ruwet per la semiologia letteraria, mentre in rappresentanza della
criticaletteraria sono chiamati Lucien Goldmann e Georges Poulet. Come filosofo tocca a Jacques Derrida
per il lavoro sulla“grammatologia’, Jean-Pierre Vernant e invitato per i suoi lavori di antropologia storica e
Jacques Lacan per larilettura strutturalista di Freud. L’ anno prima Todorov aveva curato e pubblicato

un’ antologia sui formalisti russi, fino allora sconosciuti in Francia, che avrebbe fatto epoca, dichiarandosi al
servizio di quella“scienzaletteraria’ che, stando ai dettami di Roman Jakobson, aveva per oggetto non la
letteratura ma la letterarieta, ossia cio che fadi una data opera un’ operaletteraria. Ma, a partire dagli anni
ottanta, Todorov s'interessadi piu ala concezione di Michail Bachtin, secondo la quale I’ oggetto privilegiato
dellacriticael’intertestualita e un approccio dialogico allaletteratura. Conseguentemente, per Todorov il
lavoro del critico o del ricercatore di scienze umane si dovra basare sull’ interpretazione come dialogo tra
autori, lettori, ricercatori, come polifonia di queste voci. Parlare non di opere, ma con le opere, € quello che
originalmente Todorov fara da quel momento, investigando anche temi storici, politici, etici, estetici (i
massacri dei colonizzatori spagnoli, la barbarie dei genocidi del Novecento, I’ eredita dell’ Illuminismo...), con
un ampio respiro transdisciplinare. Ed € quello che fa, come chiarisce anche in premessa, in questo libro sulla


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/todorov-vivere-insieme
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci

vita comune.

Dalla suaricognizione intertestuale Todorov ricava una convinzione e unatesi. La convinzione é che se
vogliamo cogliere laradice della socialita umana, laforza motrice segreta che spinge avivere insieme,
rendendo cosl sensata e umana lavita di ognuno, non bisognariferirsi tanto ad Aristotele (pur meritevole di
afferrare la dimensione arricchente e umanizzante della vita sociale, a differenza, ad esempio, del moralisti
francesi come Montaigne o La Rochefoucauld che la vedono irrimediabilmente intossicata dallarivalita, dalla
vanita, dall’ipocrisia), ma a Jean-Jacques Rousseau, che per primo formula una nuova concezione dell’ uomo
come essere che ha bisogno degli altri. Lates é che lavita comune scaturisce dal fatto che siamo incompleti,
semprein predaa bisogno degli altri, sempre in cercadel complemento mancante. La vita comune nasce dal
bisogno chel’io hadell’ altro, che diventacosi il destinatario del suo desiderio incessante di riconoscimento.
Per il Rousseau del Discorso sull’ origine della disuguaglianza I’ essere umano come essere sociae non
mMosso solo dall’“amore per se stessi” (I'istinto di autoconservazione) o dall’“amor proprio” (I’ egoismo), ma
anche e soprattutto dall’“idea della stima’. Scrive Rousseau: “Da quando cominciano avivere in societa (che,
in rapporto a tempo storico, significasempre), gli uomini provano il bisogno di attirare su di sé lo sguardo
degli atri”. Invochiamo la considerazione dell’ altro e rispondiamo allarichiestadi considerazione dell’ altro.
Si trattadi un bisogno di essere guardati, di un bisogno di stima, di essere apprezzati, che ha un’ estensione
sensibilmente piu ampia dell’ aspirazione all’ onore 0 a prestigio e si distingue dalla soddisfazione della
vanita. Infatti, nello sguardo e nella stima dell’ atro riceviamo la prova della nostra stessa esi stenza.
Insomma, facciamo il nostro ingresso nell’ umanita con lo sguardo che portiamo gli uni sugli altri.

Dire chel’uomo € un essere sociale significa dire, allora, per Todorov, che I’uomo accede aun terzo livello
ontologico sui generis rispetto agli atri viventi, oltrea livello “cosmico” e “animale’. L’uomo e innanzitutto
un oggetto materiale, un complesso fisico-chimico (o, per dirlacon Freud, una “vescichetta’ del cosmo). Al
tempo stesso e un essere vivente, un animale, e condivide con gli animali i loro tratti caratteristici. Ma

I’ essere umano e anche diverso da qualunque essere vivente: esiste in societa, in compagniadi atri uomini. Il
riconoscimento del nostro essere e la conferma del nostro valore sono I’ ossigeno dell’ esistenza.



Tzvetan Todorov

[uomo & un essere sociale

Gran parte del libro & un’indagine minuziosa del meccanismo del riconoscimento attraverso i testi di Smith,
Hegel, Kojeve, Proust, Freud e la psicanalis freudianainglese, ma anche Buber e Sartre. Ma Todorov non
mira a collezionare mere sinossi sull’ argomento, bensi a svilupparlo appunto nel “dialogo” con e tra questi
autori e con il proprio punto di vista. Qui e la, Todorov invitail lettore a cooperare a suo gioco
interpretativo, sorprendendolo con la proposta di audaci riconfigurazioni teoriche, anche nel confronto con
autori che susciterebbero solitamente solo riverenza e adesione. Per questo, riprende lalotta per il
riconoscimento e la dialettica del padrone e del servo di Hegel, evidenziandone pero gli aspetti riduttivi e
astratti e preferendo a esse, per la spiegazione della genesi dell’ umano e della comparsa dell’ individuo, la
relazione madre-bambino: I’uomo non nasce in conseguenza di unalotta, ma piuttosto in conseguenza di un
amore, eil risultato di questa nascita non e la coppia padrone-schiavo ma quella, piu prosaica, genitore-figlio.
E chiaraqui I’ influenza di Donald Winnicott, per il quale notoriamente un “bambino non esiste”, nel senso
che un bambino non esiste in quanto uomo, agente autonomo, soggetto, ma come essere vivente che dipende
dall’atro (il genitore chelo ama e se ne prende cura), che sostiene il suo mondo e gli apre il mondo, affinché



in questo mondo possa esistere e sperarvi. Alla stessa stregua, Todorov si chiede, rileggendo criticamente
Freud, se le forme dell’ aggressivita umana non siano da ricondurre non tanto a una “pulsione di morte” (nella
teorizzazione di pulsioni di base Todorov sembra vedere un cedimento al’ essenzialismo), quanto alle
frustrazioni o ale rivalita che possono accompagnare laricerca di soddisfazione del bisogno di
riconoscimento.

Puntuale, eillustratain modo pregnante, &€ anche la classificazione che il semiologo francese fatra due forme
di riconoscimento: un riconoscimento di conformita e un riconoscimento di differenziazione. Trail voler
essere considerato diverso dagli altri o il voler essere considerato loro simile. Cosi come la distinzione tra
due tappe che il riconoscimento comporta. Cio che noi chiediamo agli altri, infatti, € innanzitutto, di
riconoscere la nostra esistenza e, in secondo luogo, che venga confermato il nostro valore. Todorov ammette,
inoltre, che |’ essere umano possa trovare soddisfazione non solo nel riconoscimento ma anche nella
realizzazione di sé (ad esempio, in quella conseguita con lo svolgimento del proprio lavoro, senza
paragonarsi agli altri o chiedere I’ approvazione degli atri), maanche la*“realizzazione” presuppone la natura
sociale dell’ uomo, anche se non se ne serve. Larealizzazione non si oppone alla coesistenza, come la
solitudine alla socialita, ma come |’ assenza o la presenza di mediazione.

Todorov non ignoracheil rapporto con gli atri, per quanto vitale e necessario all’ uomo, sia ambivalente,
faticoso e problematico. Sa che soprattutto situazioni egualitarie o simmetriche tragli individui, come quelle
caratterizzanti le societa democratiche, possono innescare a contempo rivalita, come ha ben descritto
Tocqueville. Freud, nel Disagio della civilta, ricorda come la sofferenza ci minacci datre parti: dal nostro
corpo, dal mondo esterno e dalle relazioni con altri uomini, ed e proprio quest’ ultima sofferenza che
avvertiamo come la pit dolorosa. Sartre, in L’essere eil nulla, si sofferma sulle emozioni sconvolgenti
suscitate proprio dall’ incontro con I’ atro: un senso di destabilizzazione e di vergogna mi afferra quando mi
sento “guardato”, e mi accorgo che oltre me che guardo il mondo ci sono “altri” che lo guardano dal loro
punto di vista. Mail timore di Todorov e che queste rappresentazioni e ancor di piu le concezioni
iperindividualistiche ci facciano vivere come unatragedia quella che € la condizione umanain sé: la nostra
incompletezza originaria e il bisogno che abbiamo degli altri. E anche sul tema dell’ ambivalenza delle
relazioni con gli altri ritiene piu utile dare |’ ultima parola a Rousseau. Se la nostrafelicita dipende dall’ amore
per |’ altro e dell’ altro per noi, perché senzal’ atro siamo incompleti, € pur vero che all’ atro, nello stesso
momento, consegniamo anche la possibilita di distruggere questa felicita, sicché, come scrive il filosofo
ginevrino nell’ Emilio, “é dalle nostre affezioni, ben piu che dai nostri bisogni che nasce il turbamento della
nostravita’.

La nostraincompletezza, che ci portaavivere insieme, a esistere in societa, non e soltanto costitutiva, ma
anche inguaribile, conclude Todorov. Se guarissimo da essa, “guariremmo” dalla nostra umanita. Una
prospettiva che probabil mente nessuno auspica. A meno di non preferire vivere da®“immortali”, maisolati e
infelici, come vorrebbero, forse inconsapevolmente, | sostenitori del transumanesimo. Malaremorae

I’ angoscia di fronte a questo scenario € ancoraunavoltalaprovachel’io esiste solo nelle relazioni con gl
altri e grazie aesse.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




