DOPPIOZERO

Conversazione con Anil Seth sulla coscienza

Riccardo Manzotti
20 Aprile 2023

Incontrai per laprimavolta Anil Seth oltre venti anni fa, credo fosse il 2003, da qualche parte in Inghilterra.
Pioveva e ci riparavamo sotto il cornicione di una sala congressi. Eravamo entrambi giovani ricercatori. E
scambiammo la primadi quella che poi sarebbe diventata unalunga serie di discussioni sullanatura della
coscienza; da punti di vistamolto diversi! Maladiversitadi opinioni hon € un problema, quanto piuttosto un
segno dellaricchezza del dibattito scientifico e filosofico quando verte su argomenti controversi come la
coscienza. Oggi la coscienzarimane uno dei grandi misteri irrisolti e, nonostante la mole di lavoro fatto, al
momento non esiste alcunateoria che spieghi la presenza della coscienza nel mondo fisico.

Chi & Anil Seth? E uno scienziato che da oltre 30 anni hafatto della coscienzail centro dei suoi lavori. Come
giovane assistente, halavorato con il premio Nobel Gerard Edelman negli USA per poi tornare nel Regno
Unito, dove é diventato direttore del Sussex Centre for Consciousness Science. Ha pubblicato centinaia di
articoli eil suo ultimo libro — un bestseller internazionale che ha vinto un’infinita di premi, appenatradotto in
italiano, Come il cervello crea la nostra coscienza (Cortina, 2023) —, ha contribuito a rendere Seth una
celebrita mondiale nel campo della scienza. ..

Ma, come dice Spider Man, da un grande potere derivano grandi responsabilita, e quindi € un’ ottima
occasione per mettere alla prova le sue conclusioni. Da un lato, € un vero piacere discutere con Anil Seth
sulle tesi presentate nel libro. Allo stesso tempo, 1o confesso, mi trovo in una posizione scomoda dato che
anche per me la coscienza € laragione ultima del mio lavoro dafilosofo. Seth e io abbiamo piu 0o meno la
stessa eta: lui ha 50 anni, mentre io ne ho 53. Di comune abbiamo il fatto di credere che la coscienza debba
essere un fenomeno fisico. Di diverso, quasi tutto il resto. Per Seth |a coscienza e generata all’ interno
cervello, per me e identicacon gli oggetti esterni al mondo fisico. Per Seth, la percezione € un’ alucinazione
controllata; per me, le alucinazioni sono una percezione fuori controllo. E cosi via. Due mondi allarovescia.
Main questo campo & normale. E come nella meccanica quantistica: siamo ai confini di quello che s sa. Ma
basta premesse, non vedo I’ oradi cominciare a discutere con lui!

R. Ciao Anil, come stai? Ho tra le mani una copia del tuo nuovo libro, appena pubblicato ovunque e
finalmente in italiano. Vedo che ha avuto un successo incredibile: libro dell’ anno per Bloomberg, per il
Guardian, per il Financial Times e persino per I’ Economist! E davvero impressionante per uno scienziato!
Qual eil segreto di questo successo secondo te?

A. Ciao Riccardo! Sto benissimo grazie! E passato molto tempo dalla nostra prima conversazione, ma uno
dei grandi privilegi dellavitaaccademicaeéil piacere delle conversazioni che si sviluppano nel corso di anni
0 addirittura, come nel nostro caso, di decenni. Sono felicissimo di avere lapossibilitadi continuare lanostra
conversazione — e il nostro produttivo disaccordo — sulla natura della coscienza.

Ti ringrazio anche per i commenti generosi sul mio libro. Sono entusiasta quando vedo che raggiunge tanti
lettori. Mentre |o scrivevo, ti confesso, non speravo che lo leggessero in tanti. | suo successo e stata una
sorpresa anche per me. Ho fatto del mio meglio per trovare un equilibrio trarigore e leggibilita; volevo che
fosse accessibile a chiunque sia curioso. E la coscienza, anche se ben nota, € affascinante per tutti. Chi non si
e chiesto: ho il libero arbitrio? Perché sono io e non qual cun altro? Cosa succede quando mi addormento o mi


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/conversazione-con-anil-seth-sulla-coscienza
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti

sottopongo ad anestesia? La natura della coscienza non € solo un profondo mistero scientifico e filosofico: e
un mistero che riguarda ognuno di noi, ogni momento di ogni giorno. Tutto questo mi ha aiutato. Main realta
devo rendere omaggio atutti coloro che mi hanno aiutato a capire qualcosa di piu sulla coscienza nel corso
dellamiaricerca, e atutti coloro che hanno letto e commentato il libro durante. Anche se sulla copertinac’e
solo il mio nome, non € stato un lavoro solitario.

R. Ottimo, ma andiamo al dunque. Sono ansioso di farti qualche domanda critica e di capire perché e come
arrivi alle tue conclusioni.
A. Facciamolo! Sono pronto e curioso di conoscere le tue perplessita.

R. Ok, grazie. Innanztutto, la maggior parte delle tuericerche si basa sull’idea che la coscienza sia
generata all’interno del cervello. Il titolo italiano, Come il cervello creala coscienza, € piuttosto chiaro al
riguardo, anche piu della versione inglese. Non ¢’ € nemmeno un punto interrogativo! Come fai a essere cosi
sicuro che la coscienza sia all’interno del cervello?

A. Come sal, raramente gli autori possono sceglierei loro titoli, soprattutto per le traduzioni — sospira. Ma
non voglio evitare latua domanda. Per me che la coscienza provengadal cervello e un’ipotes di partenza.
Piu esattamente io assumo a priori che la base fisica che costituisce la coscienza si trovi nel cervello. Perché?
Secondo me ci sono tante prove: seil cervello si ferma, la coscienza scompare. Qualsiasi cambiamento nella
coscienza sembra essere accompagnato da un cambiamento nell’ attivita cerebrale, siache si tratti di un
cambiamento globale, ad esempio come accade nell’ anestesia, siache s tratti di un cambiamento locale,
come accade quando siamo consapevoli di cose diverse nel mondo (e nel sé) daun momento all’atro. La
sfida, ovviamente, e spiegare perché questo accade. Questo € il compito che mi assumo, da una prospettiva
particolare, nel mio lavoro e nel mio libro. Vorrei perd aggiungere che, sebbene per me la coscienzae
generata nel dal cervello, lanaturadi cio che percepiamo dipende dal corpo e dal mondo. | nostri cervelli
sono incarnati e nostri corpi sono incorporati. L’ interazione tra cervello, corpo e mondo & fondamentali per i
modi in cui sperimentiamo consapevolmente il mondo eil sé. Matu sel piu radicale di me e sostieni, se ho
capito bene, che la coscienza si estende nel mondo esterno o addirittura & tutt’ uno con il mondo esterno. E
unatesi che mi hasempre lasciato un po’ perplesso!

R. Ne discuteremo ancora! Ma lascia invece che ti chieda un’ altra domanda molto generale. Se non
sapessimo che esiste |’ esperienza cosciente, guardando solo al metabolismo e all’ attivita neurale, ci sono
risultati sperimentali che suggerirebbero la presenza di qualcos altro (appunto, della coscienza)? Per
esempio, setu foss unaintelligenza artificiale aliena priva di coscienza che studia la fisiologia degli esseri
umani, ti verrebbe in mente che, oltre al comportamento, ci sia anche la nostra esperienza soggettiva?

A. Che domanda meravigliosal E vero cheil punto di partenza dellaricerca sulla coscienza, siain ambito
scientifico che filosofico, é stato la prima persona, |’ introspezione. In questa prospettiva, I'idea che la
coscienza sia un fenomeno da spiegare sembrainnegabile. Dal momento che latualA alienanon ha
coscienza, e non € nemmeno consapevoli del fatto che gli esseri umani parlano continuamente di coscienza,
credo che sarebbe (in modo non cosciente!) perplessadi fronte atutti gli eventi neuronali e metabolici che
avvengono al’interno dei cervelli umani. Potrebbe cercare di ridurre tutto al comportamento umano senza
postulare |’ esistenza di stati mentali (coscienti o no). Manon credo che la sua spiegazione sarebbe compl eta.
Comei comportamentisti veri e propri che hanno dominato la psicologia occidentale per gran parte del XX
secolo, credo che fallirebbe.

Secondo me, |e esperienze coscienti svolgono importanti ruoli funzionali sianegli esseri umani che negli
(altri) animali. Su quali siano questi ruoli si discute ancora molto. Unaipotesi convincente € che la coscienza
serve per integrare una grande quantita di informazioni rilevanti per |’ organismo in modo da permettere un
comportamento adattivo e flessibile, per aiutare |’ organismo arimanere in vita. Noi sperimentiamo il mondo,
eil s& non come €, macome e utile. Quindi, per comprendere il comportamento umano (e animale) e
probabil mente necessario riconoscere che la coscienza esiste e che ha funzioni importanti. Per questo motivo
e meglio non lasciare |o studio della coscienza nelle mani di una lA aliena privadi coscienzal

R. Tralasciamo questa battuta! Nel tuo libro e nelle tue conferenze, usi spesso e espressioni «dentro»,
«mondo interiore», «da dentro». A me fanno molto venire in mente la nozione di «interiorita». Che cosa



intendi esattamente con «mondo interiore»?

A. Intendo qualcosa di piuttosto semplice. Per me esiste un mondo esterno — il mondo della realta oggettiva,
come lo descrivonoi fisici. 1| mondo interiore € il mondo dell’ esperienza cosciente. Naturalmente, le
esperienze coscienti includono esperienze del mondo, cosi come esperienze del s€, ma sono «interne» nel
senso che dipendono dal cervello. Il mondo di cui facciamo esperienza € una costruzione attiva del cervello,
non il mondo come & realmente. Sono d’ accordo con Kant quando afferma che non ha senso fare esperienza
diretta della realta oggettiva. || mondo reale € sempre, per tutte le creature coscienti, nascosto dietro un velo
sensoriale. Per essere chiari: per me il mondo interiore e tutta |’ esperienza, non solo le esperienze che
sentiamo come interne anoi, come i pensieri ei sentimenti.

Suppongo che questo siail punto dove le nostre strade si dividono. Per te, la coscienza implica una sorta di
accesso diretto al mondo, addirittura unaidentita con gli oggetti del mondo. Mi chiedo come si potrebbe
trovare una soluzione comune. In un certo senso, gli oggetti del mondo, cosi come ci appaiono, sono parte
della coscienza— il che potrebbe essere vicino acio che dici —ma, per me, gli oggetti dell’ esperienza sono
distinti dagli oggetti nellarealta oggettiva.

Una conseguenza importante € che, poiché ciascuno di noi ha un cervello diverso, ognuno di noi sperimenta
il mondo in modo unico. Cosi come siamo tutti diversi all’ esterno, lo siamo anche al’interno, anche se non
ce ne rendiamo conto. Uno dei miei progetti attuali € quello di mappare questo paesaggio interno e di
confrontare le nostre «diversita percettive» partecipando a un progetto che abbiamo chiamato «Censimento
della percezione soggettiva». In questo progetto coinvolgiamo la cittadinanzain una serie di illusioni
interattive, semplici esperimenti e sondaggi progettati per misurare le differenze individuali in vari aspetti
della percezione, tracui il colore, il tempo, il suono, lamusica, le emozioni e molto altro ancora. Finora
hanno partecipato pit di 25.000 persone da oltre 100 Paesi, ma speriamo di coinvolgerne molte di piu. Ne
approfitto per fare un appello atutti i lettori che volessero provare: aiuterete il nostro progetto e imparerete di
piu sullavostra percezione e quelladegli altri.



https://perceptioncensus.dreamachine.world/
https://perceptioncensus.dreamachine.world/

=

D
= N
aﬂmn
Spm»l.m
— S
coPE
A ORI N




R. Deve essere molto bello far partecipare cosi tante persone. Mi piacerebbe trovare il modo di farlo anche
qui in Italia. Magari in futuro. Ma torniamo al libro. Uno del suoi punti centrali € che la realta che
percepiamo (0 meglio che crediamo di percepire) sarebbe un’allucinazione, anche se affidabile. Ma se cosi
fosse, come faremmo a saper e che abbiamo un cervello? Non dovrebbe essere anch’ un’ allucinazione?
Friedrich Nietzsche sollevo un’ obiezione simile in Genealogia della morale: Se tutto cio che percepiamo
fosse creato dai nostri sensi, come potremmo sapere che esiste un corpo? Ancheil corpo sarebbe
un’illusione.

A. A direil vero, nd libro una delle mie metafore preferite € quella della «allucinazione controllata», dove
«controllo» e importante quanto «allucinazione». Dividiamo i due pezzi. «Allucinazione» sottolinea che le
nostre esperienze percettive sono costruzioni attive, previsioni prodotte dal cervello, che provengono in gran
parte dall’interno verso I’ esterno, piuttosto cheriflessi diretti dellarealta. Invece, «controllo» sottolinea che
le previsioni percettive del cervello sono costantemente calibrate dai segnali sensoriali provenienti dal mondo
e dal corpo. Quindi, le nostre esperienze coscienti non sono certamente estranee acio che ¢’ e lafuori, ma
sono legate al mondo da criteri di utilita, non di accuratezza.

Come facciamo a sapere che abbiamo un cervello? Solo indirettamente, ma va bene cosi. Non abbiamo
alcuna conoscenza diretta del fatto che abbiamo un cervello, qualunque cosa questo possa significare. Che
abbiamo un cervello é un’ipotesi eccellente per spiegare tutti i tipi di dati —siaquelli sensoriali, per quelli di
noi che hanno avuto lafortuna di vedere, o toccare, un cervello —maanche tutti i tipi di prove scientifiche e
mediche. Laveranaturadel cervello umano e ancorain sospeso, cosi come € in sospeso la vera natura di
gualsiasi cosa. Qualcosadi simile vale per il corpo. Le nostre esperienze del corpo — siadall’ esterno che
dall’interno — sono costruzioni percettive, ma, come tutte le percezioni (non alucinatorie), sono limitate in
modo utile dai segnali sensoriali. Unadifferenzaimportante trail cervello eil corpo, da questo punto di vista,
e che per il corpo abbiamo molti segnali sensoriali su cui basarci — che riferiscono sia del corpo dall’ esterno
(visione, tatto, propriocezione e cosi via) siadel corpo dall’interno (la cosiddetta interocezione — il senso del
corpo dall’interno). Il cervello, invece, non percepisce affatto la propria attivita, ma perché dovrebbe? Ecco
perché esiste un contenuto percettivo vivido legato a corpo, che non esiste per il cervello.

Devo aggiungere che non mi piace il termine «illusione», perché implical’ esistenza di un modo piu accurato,
corretto, di percepire. La nostra esperienzadel corpo non € un’illusione: € una costruzione percettiva che
svolge un ruolo utile per | organismo. Quando sento dire cose come «il sé e un’illusione» sono in parziale
disaccordo. L’idea che esista una «essenza di me» immateriale — beh, é falsa, e quindi qualsiasi esperienza
dell’ esistenza di tale essenza eillusoria. Male percezioni di «essere un sé» esistono e svolgono un ruolo utile
nel guidare il comportamento e nel mantenere in vitail corpo: non ¢’ e nulladi illusorio in questo.

R. A questo punto vorrei obiettare che anche i neuroscienziati sembrano cadere in qualcosa di assurdo,
almeno per il lettore medio. Sostenere che non siamo sicuri di avere un cervello € un’ affermazione curiosa
per un neuroscienziato. Ma avevo in mente di farti un’ altra domanda, questa volta su un punto dove
potremmo essere d accordo: il rapporto tra intelligenza e coscienza. Direl che anche nel tuo libro sostieni
chel’intelligenza e qualcosa di diverso dalla coscienza. Quindi potremmo avere macchine molto intelligenti
CON poca 0 hessuna coscienza... una possibilita spaventosal

A. L’intelligenza artificiale si sta evolvendo a velocita sempre crescente, soprattutto nel campo dei modelli
linguistici [ChatGPT n.d.T.]. Purtroppo noi esseri umani siamo spesso condizionati dall’ antropomorfismo.
Proiettiamo proprietain altri oggetti (macchine, animali) sullabase di cid che proveremmo noi in situazioni
simili. Cosl, le persone attribuiscono a questi software la capacita di comprendere insieme a tutta una serie di
altre competenze cognitive piu specifiche e, persino, la coscienza; tutto senza avere alcuna prova. Secondo
me, non ci sono motivi per pensare che, né oranéin futuro, I’intelligenza artificiale sara cosciente.
Tornando allatua domanda, come ho gia detto, penso che la coscienza abbia la funzione di integrare grandi
quantitadi informazioni che sono cruciali per la sopravvivenza. Dal punto di vista dell’ evoluzione, la
coscienza fornisce una soluzione molto efficace del comportamento e della regolazione delle condizioni
fisiologiche dell’ organismo. Come dico nel libro, sperimentiamo il mondo eil sé con, attraverso e grazie ai
nostri corpi.

Si noti che, affinché la coscienza abbia una funzione, non dobbiamo per forza credere abbia un potere causale
al di sopradei processi fisici al’interno del cervello e del corpo. Crederlo presupporrebbe re-introdurre un



inutile dualismo, in cui |’ esperienza cosciente e il mondo fisico sarebbero divisi. Il ruolo funzionale della
coscienza e perfettamente compatibile con una visione del mondo non dualisticain cui le esperienze coscienti
sono proprietadei cervelli incarnati. E compatibile anche con latua visione in cui la coscienza & tutt’ uno con
il mondo stesso? Immagino di si, masarei curioso di sentirlo date.

R. Ti rispondo al volo, per non portare via spazio. Per meil potere causale non e del cervello, ma del mondo
che ognuno di noi incarna. Il cervello fa quello che dico io, anche seio non sono un’anima, ma un mondo
chetrova nel mio cervello e grazie al mio corpo la porta per produrre effetti. Ma capisco che possa suonare
strano e ho ancora alcune domande che non vorrel rimanessero senza voce.

Lasciami continuare ... oggi € dedicato al tuo libro. La prossima domanda € sui colori. In base alla tua
posizione e quella di altri neuroscienzati, i colori non esisterebbero nel mondo fisico, ma sarebbero creati
dal cervello. Non capisco! Come puo il cervello, che fa parte del mondo fisico, crearei colori che hai detto
non sono fisici? S potrebbe rispondere che il cervello non ha colori, ma cheil cervello vedei colori. Ma
guesto mi sembra ancora piu confuso. Come puo il cervello vedere proprieta che non fanno parte del mondo
fisico? Come puo il cervello vedere qualcosa? Il cervello € una cosa che vede? Non vedo come.

A. Il grande pittore francese Paul Cézanne amava dire che «il colore il luogo in cui cervello e universo si
incontrano» e aveva ragione. Quando sperimentiamo il colore, da un lato sperimentiamo meno di quello che
¢’ é realmente, dall’ altro lato sperimentiamo piu di quello che ¢’ e realmente. Meno, perché i nostri occhi sono
sensibili solo atre lunghezze d’ onda di uno spettro di energia (incolore) che vadalle onde radio ai raggi X e
oltre. Di piu, perché da queste tre lunghezze d’ onda il cervello evoca unatavolozzadi milioni di colori
distinguibili. Perché lo fa? Si scopre che la creazione di percezioni di colore € un modo utile per il cervello di
tracciare le proprieta di riflettenza di diverse superfici, soprattutto in condizioni di illuminazione variabili.
Anchein questo caso, il punto e che non vediamo le cose come sono, main modi che |’ evoluzione ha
stabilito essere utili per noi.

Nel mio libro faccio I’esempio di una sediarossa. In questo esempio, il rosso che percepisco dipende siadalle
proprieta della sedia sia dalle proprieta del mio cervello; corrisponde a contenuto di un insieme di previsioni
percettive sul modo in cui uno specifico tipo di superficie riflette laluce. 1l rosso in quanto tale non esiste né
nel mondo né nel cervello. Come diceva Cézanne, il rosso avviene dove e due cose si incontrano.

R. Non sono del tutto convinto. Dire cheil cervello evocai colori é poetico, ma mi rimane oscuro, almeno in
senso fisico. Provo con un’altra domanda. Un punto chiave del libro € 1a nozione di previsione, che e un
altro punto in comune tra noi due. Questo € un altro punto su cui siamo d’ accordo. Il cervello € una
macchina per predireil futuro, simile ai recenti progressi dell’intelligenza artificiale. Questaidea ein
circolazione del tempo dei grandi fisiologi dell’ ottocento come Hermann von Helmholtz. Hai appena detto
che la percezione, ad esempio del colorerosso, € la migliore ipotesi del cervello sulle proprieta di riflessione
delle superfici. Ma perché le ipotesi dovrebbero essere colorate?

A. Unadomandadifficile! Che ci pone di fronte aquello che si chiama, dal libro di David Chalmers, I’ Hard
Problem della coscienza[ll problema difficile]: Qual € I’'ingrediente speciale che trasforma un meccanismo
nella esperienza cosciente? Non credo che sia una domanda posta bene. Nel mio approccio preferito, che
chiamo il «problema vero della coscienza», I’ obiettivo é spiegare, prevedere e controllare le proprieta della
coscienzain termini di cose che accadono nei cervelli (e nei corpi e nel mondi). Il breve esempio del rosso e
un esempio del mio metodo anche se, ovviamente, nel mio libro ¢’e@ molto di piu. Lamiastrategia generale &
quelladi spiegare ogni tipo di esperienza cosciente come unaformadi previsione percettiva. Allafine di
questo percorso, la mia speranza e che il «problema difficile» scompaiain una nuvoladi fumo metafisico.
Puf!

R. Dissento educatamente e provo a insistere. In un mondo fisico, di che cosa sono fatte le allucinazioni?
Non vedo di cosa possano essere fatte le allucinazioni, a meno che non si parta gia dal presupposto checi si
trovi in un mondo allucinatorio. Non é forse una sorta di dualismo mascherato?

A. Assolutamente no! Il mio principio di lavoro € il materialismo pragmatico. Insisto! Esploro fino ache
punto possiamo arrivare ipotizzando che le esperienze coscienti siano proprieta della materia. Le domande
che mi interessano presuppongono che la coscienza esista e Si interrogano Su come possa essere spiegatain
termini di processi che si svolgono nei cervelli, nel corpi e nei mondi. Non chiedo e non rispondo alla



domanda metafisica su cosa sia «fatta» la coscienza. Ma se me lo continui a chiedere rispondo che e fatta
della stessa materia di cui sono fatti i cervelli ei corpi.

R. Coerente con il tuo internalismo! Ma non sono convinto. Visto che la metafisica non ti appassiona, lascia
cheti ponga una domanda molto empirica allora. Come mai il contenuto di cui sono fatti allucinazioni e
sogni &, quasi sempre, sorprendentemente quotidiano. Perché non abbiamo allucinazioni di colori
completamente alieni 0 geometrie completamente ultraterrene? Persino le descrizioni fatte dai soggetti che
fanno uso di droghe psichedeliche sono spesso ordinarie. Come mai?

A. Credo che tu abbiaragione solo in parte. Certo, molti sogni e allucinazioni sembrano essere combinazioni
della percezione quotidiana. E questo e perfettamente comprensibile, dal momento che le percezioni, i sogni
e le alucinazioni dipendono tutti dallo stesso meccanismo neurale. Maci sono alcuni casi di alucinazione
che modificano questo meccanismo neurale in modo tale che possono verificarsi esperienze molto strane.
Alcune sostanze, come laDMT, annullano |’ esperienza del tempo e dello spazio, in uno modo totalmente
diverso dall’ esperienza quotidiana. In un esempio meno drammatico, abbiamo scoperto che le allucinazioni
indotte da una luce brillante tremolante su occhi chiusi — come accade usando la nostra Dreamachine —le
persone fanno esperienza di colori che hanno una profondita e unavivacita mai viste. Colori aieni, si
potrebbe dire. E questo & vero anche per i daltonici e gli ipovedenti, che trovano la Dreamachine
estremamente emozionante. La scorsa estate abbiamo fatto provare la Dreamachine a circa 40.000 persone, in
guattro citta del Regno Unito, e la stragrande maggioranza ha detto di averne ricavato un interesse rinnovato
per lafilosofia e le neuroscienze. Perché il mistero della coscienza e davvero un mistero che riguarda ognuno
di noi, per tuttalavita

Il dialogo potrebbe continuare al’ infinito — nulla pud impedire a un filosofo e a un neuroscienziato di
discutere per ore il problema che si trova al naturale punto di incontro tra scienza e filosofia: 1a nostra stessa
esistenza, cioe la coscienza. Ma dobbiamo fermarci, siamo andati oltre ogni limite ragionevole. Mentre saluto
eringrazio Anil Seth, mi preme aggiungere un paio di osservazioni.

Innanzitutto, devo sottolineare I’ onesta intellettuale e la solidita scientifica delle risposte di Anil Seth e
I"interesse del nostro dialogo pur muovendosi da conclusioni opposte. E stata una conversazione che, credo,
dimostra come gli studiosi possano essere uniti nellaloro diversitadi opinioni.

In secondo luogo, e sorprendentemente, il nostro dialogo mi ha fatto riconsiderare I’ apparente distanzatrai
nostri punti di vista. Dopo aver riflettuto sulle risposte di Seth, ho avuto I'impressione che,
sorprendentemente, ci sia un terreno comune. Come nella bellissima citazione di Cézanne, "il rosso avviene
quando il cervello eil mondo si incontrano”. Madove? Per Anil Seth, che & un neuroscienziato, € naturale
cheil rosso accada grazie ai meccanismi al’interno del cervello. Per me, che posso permettermi I’ audacia del
filosofo, il rosso accade negli oggetti esterni —anzi e tutt’ uno con una proprieta dell’ oggetto esterno. Daun
punto di vistadi empirico, ¢’ & qualcosa che impedisce ai nostri punti di vistadi fondersi e completarsi a
vicenda? Me lo continuo a chiedere e larisposta € ... forse no. Manon rispondo ora. Ci saranno altre
occasioni, come ha detto Seth, per continuare «conversazioni che si sono protratte nel corso di anni o
addirittura, come nel nostro caso, di decenni». Questa e lagioiadellaricercascientifica e dellariflessione
filosofica.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://dreamachine.world/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




