
 

Nina Simone: To be young, gifted and black 
Corrado Antonini
21 Aprile 2023

Nel 1944 una ragazzina nera di undici anni, Eunice Kathleen Waymon, tiene il suo primo recital di pianoforte
nella sala del municipio di Tyron, nella Carolina del Nord, Stati Uniti d’America. In paese è già una celebrità.
La sua maestra di pianoforte, la signora Muriel Massinovitch, ha da poco aperto il “Fondo Eunice Waymon”
per raccogliere del denaro affinché la ragazzina, cresciuta in una famiglia povera, possa seguire una lezione
di pianoforte a settimana. I cittadini bianchi e neri di Tyron danno quel che possono ed Eunice, ogni tanto,
offre loro un concerto così che possano verificare i suoi progressi, compiacendosi di avere un simile prodigio
in paese. Quella sera, per la prima volta, Eunice si avvede di qualcosa che la turba ma che non riesce a
decifrare appieno: quando è già sul palco, seduta al pianoforte, i suoi genitori, vestiti a festa per la serata,
vengono invitati a lasciare la prima fila a beneficio di una famiglia di bianchi che Eunice non conosce.
Nessuno obietta, men che meno i genitori di Eunice. Lei, undici anni, scosta lo sgabello, si alza dal pianoforte
e stiracchiando il vestitino inamidato si rivolge alla platea: se volete sentirmi suonare è necessario che i miei
genitori siano seduti in prima fila. Silenzio in sala. I genitori, imbarazzati, riguadagnano i loro posti. Eunice
si risiede al pianoforte e, prima di mettersi a suonare il Bach previsto a programma, si accorge che alcuni
spettatori bianchi stanno ridendo di lei.

Undici anni d’età, e undici anni prima di Rosa Parks.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nina-simone-be-young-gifted-and-black
https://test.doppiozero.com/corrado-antonini




Fotografia di Ron Kroon.

Mary Kate, la mamma di Eunice, oltre che essere al servizio di una famiglia bianca, la domenica predica
nella chiesa metodista di Tyron e un po’ ovunque nella contea di Polk. Fin dall’età di sei anni Eunice la segue
per accompagnare le funzioni all’organo o al pianoforte. Eunice ama la musica gospel. Le piace vedere come
la congregazione reagisce alla musica, come si dimena e corre su e giù cantando le lodi al Signore.
L’ispirazione è Dio, beninteso, ma Eunice capisce che la musica ha il potere di accendere lo spirito. La
musica gospel in chiesa, e Johann Sebastian Bach a lezione. La signora Massinovitch le inculca la disciplina:
“non a questo modo, Eunice, a Bach non sarebbe piaciuto”. Eunice la adora, e adora Bach. Quell’ora di
lezione il sabato a casa della signora Massinovitch è gioia allo stato puro.

Qualche anno più tardi ad Eunice viene offerta la possibilità di seguire delle lezioni alla prestigiosa Julliard
School di New York. L’obiettivo è quello di superare l’esame di ammissione del non meno prestigioso Curtis
Institute of Music di Philadelphia, uno dei conservatori più selettivi al mondo. Eunice fa tutto quel che le
viene chiesto di fare: un anno a New York sotto la guida di Carl Friedburg e poi l’esame d’ammissione al
Curtis. Nonostante tutti credano in lei Eunice non ce la fa, la candidatura viene respinta. Ha diciassette anni e
il sogno di diventare la prima pianista classica di colore della storia sfuma in un baleno. Dire che è delusa è
dir poco. Perché tutta quella fatica, e perché tutti le avevano assicurato che era una ragazzina prodigio se poi
il suo talento si rivela d’un tratto nella norma? Vladimir Sokoloff, pianista per la Philadelphia Orchestra
nonché docente al Curtis Institute, più avanti le confiderà che il talento c’era, eccome se c’era, ma i problemi
erano altri. Il colore della pelle, tanto per cominciare, e poi il fatto che fosse una donna, una donna nera, e
infine il fatto che fosse una donna, nera, senza l’ombra di un quattrino. Una somma di circostanze che negli
Stati Uniti, anni ’50 del Novecento, chiudevano le porte.

A Philadelphia Eunice insegna pianoforte agli studenti meno dotati di lei. Quando si presenta l’occasione di
andare a suonare in un club di Atlantic City Eunice la coglie al volo: novanta dollari a settimana. C’è un solo
problema: non può salire sul palco di un club con il suo vero nome, c’è il rischio che mamma Mary Kate
venga a saperlo. Esibirsi in un club per degli ubriachi fino alle due del mattino? E allora si sceglie un nome
d’arte: Nina, come la chiamava allora uno spasimante d’origine ispanica, la niña, la ragazzina, e poi Simone,
come Simone Signoret, che ha visto al cinema. È un nome elegante, chic, un nome in cui crede di potersi
riconoscere. Nina suona, improvvisa, canta, mescola Bach a Gershwin, il gospel alle canzoni alla moda, parte
con un pezzo, poi chiude gli occhi e improvvisa per mezz’ora. Agli ubriaconi irlandesi ben presto si
sostituiscono gli studenti. E poi i loro amici. E poi gli amici degli amici. Dopo mezzanotte il locale si
riempie. Quando un ubriacone alza la voce o mena un cazzotto gli studenti lo prendono e lo buttano fuori:
sono lì per sentire Nina. Qualcuno la avvicina dopo il concerto per farle i complimenti. Nina stenta a
crederci. Davvero? Io? La ragazzina nera che non può andare in bagno quando la mamma si ferma alla
stazione di servizio perché un bagno per gli afro-americani, alla stazione di servizio, non c’è?



Uno degli spettatori più fedeli è Ted Axelrod, un appassionato di jazz che una sera le porta un disco di Billie
Holiday da ascoltare. Dice che sul disco c’è un brano che gli piacerebbe sentirle interpretare: “I loves you,
Porgy”, uno dei pezzi forti di Porgy and Bess di George Gershwin. Nina lo ascolta e la sera dopo lo canta di
fronte al pubblico. Diventa il suo primo successo, il brano che di lì a dieci anni presenterà nel programma
televisivo più seguito d’America, l’Ed Sullivan Show.

Gli incontri importanti nella vita di Nina Simone sono stati molti, da Langston Hughes a Miriam Makeba,
passando per il chitarrista (bianco) Al Schackman, conosciuto nel 1957 e che le resterà accanto per buona
parte della carriera; l’incontro chiave ma non felicissimo con Sid Nathan, proprietario della casa discografica

https://www.youtube.com/watch?v=XheNXQd-Ju0


Bethlehem, il quale le fece incidere il primo disco e firmare un contratto a tutto svantaggio di Nina (quella
firma apposta senza riflettere le sarebbe costata, una volta raggiunto il successo, all’incirca un milione di
dollari), senza contare le sorelle e i fratelli del movement: Lorraine Hansberry, Betty Shabazz, la moglie di
Malcolm X, o Louis Farrakhan. Per qualche tempo, prima del suo impegno nel movimento per i diritti civili,
Nina divenne, nelle sue parole, la Regina del Greenwich Village. Benché la critica la inquadrasse in quanto
interprete jazz, lei non si considerava tale. Amava piuttosto immaginare sé stessa nelle vesti di interprete
folk, non tanto perché si sentisse più affine a Bob Dylan e alla generazione che proprio in quegli anni s’era
fatta largo a suon di chitarre nei locali del Village o perché suonasse il blues e il gospel, ma perché, diceva,
l’essere un’interprete vocale nera, agli occhi dei più, la consegnava, limitandola, alla dimensione subalterna
del jazz, una dimensione ancora considerata moralmente equivoca (di sicuro da mamma Mary Kate). Dietro
la definizione di interprete jazz Nina coglieva insomma un pregiudizio razzista, né più né meno di come
Langston Hughes, suo grande amico, veniva definito un grande poeta nero anziché, semplicemente, un
grande poeta. Elogiare non significa ancora aver consapevolezza di una discriminazione. Anzi. Riconoscere
un merito può essere un modo come un altro di misconoscere un diritto.

L’amicizia con Langston Hughes, sommata a quella con James Baldwin, Leroi Jones/Amiri Baraka e molti
altri artisti e intellettuali afro-americani la portarono, sotto il cappello dell’American Society of African
Culture, a partecipare all’inaugurazione di un centro culturale in Nigeria a metà anni ’60. Era la prima volta
che Nina metteva piede in Africa. Quel viaggio la segnò profondamente. C’è una sua frase che mi sembra
illustrare bene ciò che il primo contatto con la terra africana significò per lei sul piano personale, ma che
suggerisce anche un che di vertiginoso per l’America nera: sentii per la prima volta la rilassatezza spirituale
che ogni afro-americano prova non appena arriva in Africa. L’espressione usata da Nina è proprio questa:
spiritual relaxation. Rilassatezza spirituale. Anni dopo, a proposito di un prolungato soggiorno in Liberia,
parlò di mental release, di sblocco mentale. Come se questa, ai suoi occhi, fosse l’irredimibile condizione
degli afro-americani: non conoscere abbandono o affrancamento sul piano mentale, defraudati di un’attinenza
che il riconoscimento dei diritti civili avrebbe risolto soltanto in parte.

Nelle sue canzoni Nina Simone provò a lenire questo trauma come meglio poteva. Lo fece con fierezza, con
una determinazione e un piglio che ancor oggi mettono i brividi. Canzoni come Mississippi Goddam (You
don't have to live next to me, just give me my equality dice nel brano: non chiedo che tu viva accanto a me,
dammi soltanto la mia uguaglianza), pubblicata nel 1964 in risposta all’assassinio dell’attivista per i diritti
civili Medgar Evers e alle bombe esplose nella chiesa battista di Birmingham, in Alabama, dove rimasero
uccise quattro ragazze afro-americane; To be young, gifted and black – essere giovane, di talento e nera –
proclamata inno dell’America nera dal Congress of Racial Equity (CORE) di Chicago; o ancora Old Jim
Crow, accanto a brani di registro diverso come Please don’t let me be misunderstood, I put a spell on you, o
l’ancor più nota  My baby just cares for me, un brano che nessuno aveva notato alla sua uscita nel 1958 ma
che consegnò a Nina Simone un’inattesa fama globale negli anni ’80 grazie a una pubblicità di Chanel.

https://www.youtube.com/watch?v=ghhaREDM3X8
https://www.youtube.com/watch?v=_hdVFiANBTk
https://www.youtube.com/watch?v=Ky380OFxZhM
https://www.youtube.com/watch?v=Ky380OFxZhM
https://www.youtube.com/watch?v=9ckv6-yhnIY
https://www.youtube.com/watch?v=ua2k52n_Bvw
https://www.youtube.com/watch?v=eYSbUOoq4Vg
https://www.youtube.com/watch?v=PwhiRm21tkU


Probabilmente nessuno come Nina Simone, fra le interpreti della sua generazione, ha saputo incarnare la
concomitante oppressione di razzismo e sessismo nell’America degli anni ’50 e ‘60. Nina aveva conosciuto
in prima persona la discriminazione e la violenza, lo sfruttamento e lo stupro. Quando scrisse la canzone
Four women in cui metteva in scena quattro donne afro-americane, quattro donne nere ma con una sfumatura
nel colore della loro pelle che ne delineava da un lato il carattere, e dall’altro determinava la percezione che
quelle donne avevano di sé, Nina colpì la comunità nera con un che di inedito e di problematico. Che cosa
pensano le donne afro-americane di sé stesse? Le donne afro-americane, secondo Nina Simone, non avevano
la più pallida idea di chi fossero perché la loro identità era definita da qualcuno che negava loro il controllo
sulle loro vite: gli afro-americani di sesso maschile. Finché non avessero avuto la confidenza necessaria per
descrivere sé stesse le donne afro-americane non ne sarebbero uscite. Pubblicata nel 1966, la canzone fu

https://www.youtube.com/watch?v=TrW699mjzbE


bandita da molte stazioni radio nere del sud del paese con la giustificazione che la stessa insultava le donne
di colore.

Nina era diventata un punto di riferimento per la comunità nera d’America quasi senza volerlo. Per anni
aveva cullato il sogno di diventare una musicista classica. Anche quando le sue canzoni presero a scalare le
classifiche di vendita non smise di credere che un giorno avrebbe calcato il palco della Carnegie Hall
interpretando Johann Sebastian Bach. A un certo punto si rese però conto che nella sua musica c’era qualcosa
che contava più della ricerca dell’eccellenza cui mirava lo studio della musica classica: il dovere di
testimoniare la lotta per la libertà e il destino storico del suo popolo. Per sua stessa ammissione
l’appartenenza al movimento per i diritti civili le aveva dato, sul piano personale, il rispetto di sé, qualcosa
che aveva a lungo cercato, dentro e fuori la musica. Da qui la forza e il pathos che ricaviamo dalle sue
esibizioni dal vivo del periodo: più che a un concerto pare di assistere a una liturgia, a un rituale. Quel che
Nina aveva imparato in chiesa da bambina, accompagnando la mamma come organista, adesso appariva
trasfigurato da un’urgenza di giustizia sociale drammaticamente terrena.

Il 7 aprile del 1968, alla Westbury Music Fair, una fiera che ancor oggi si tiene a Long Island, nello stato di
New York, Nina Simone cantò per la prima volta Why? The King of Love is Dead (Perché? Il Re dell’amore
è morto). Tre giorni prima era stato assassinato Martin Luther King e Nina gli dedicò una canzone che non
poteva che presentarsi sotto forma di gospel. Qualche settimana dopo la cantante s’imbarcò per l’Europa per
una serie di concerti. Atterrata ad Amsterdam lesse sui giornali dell’assassinio di Robert Kennedy. Tutto
questo mentre l’amico Stokely Carmichael, marito di Miriam Makeba e primo ministro onorario delle
Pantere Nere, era stato messo sotto stretta sorveglianza dall’FBI; lo stesso valeva per H. Rap Brown, Huey
Newton e molti altri amici del movement. Sembrava che i sogni nutriti nel corso di quel decennio fossero al
capolinea. Quando si presentò sul palco del festival di Montreux nel luglio del 1968, preda di uno sconforto e
di un’emozione che aveva a lungo represso, una volta raggiunto il pianoforte, pur ripetendosi le
raccomandazioni della sua prima maestra di musica – compostezza, Eunice, compostezza – scoppiò in
lacrime. Il pubblico in sala ammutolì, e dal momento che il pianto non cessava da dietro le quinte si rese
necessario intervenire, accompagnando Nina nei camerini. Tutto questo sotto l’occhio impietoso delle
telecamere. 

https://www.youtube.com/watch?v=d3jiFbOMr8E


Con l’affievolirsi della spinta che aveva guidato i movimenti per i diritti civili lungo gli anni ’60 anche Nina
Simone conobbe una battuta d’arresto. Ero ricca e famosa, dichiarò Nina anni dopo, ma ero sola nel
movimento come ero stata sempre sola. A differenza degli amici attivisti che avevano coltivato, oltre
l’attivismo, una dimensione privata, una volta venuta meno la spinta collettiva Nina si trovò isolata. Viaggiò
molto, alle isole Barbados (dove ebbe una relazione col primo ministro Earl Barrowl), in Liberia, nei Paesi
Bassi, in Svizzera e a Londra, ma senza combinare granché. Furono anni difficili, un tentato suicidio a
Londra, un arresto a New York per guai con il fisco, il disinteresse sempre più marcato dell’industria
discografica nei suoi confronti, la sensazione che stesse pagando, proprio come i suoi amici, l’essersi
profilata contro l’America bianca un decennio prima. Poi il colpo di fortuna a metà anni ’80 – la pubblicità di
Chanel di cui sopra – che riportò Nina al centro dell’attenzione. Quella sua canzone – My baby just cares for
me – stava ovunque, e per Nina Simone si aprì una nuova stagione. Nuove incisioni, concerti, interviste,
tournée, un rinnovato interesse che segnò gli ultimi anni della sua vita fino alla morte, avvenuta il 21 aprile
del 2003, a settant’anni.



Come ha scritto Dave Marsh, storica firma di Creem e di Rolling Stone, Nina Simone ha trasformato in arte il
suo desiderio di vivere come una persona libera. La storia di una vita. Qualcosa che espresse in molte
canzoni, in particolare nel gospel I wish I knew how it would feel to be free:

I wish I knew how it would feel to be free
I wish I could break all the chains holdin? me

I wish I could say all the things that I should say
Say 'em loud, say ?em clear for the whole round world to hear

(Mi sarebbe piaciuto sapere quel che significa essere libera. Vorrei riuscire a spezzare le catene che mi
trattengono. Vorrei poter dire tutte le cose che dovrei dire, e dirle a voce alta, dirle chiaramente affinché il
mondo intero le intenda);

Well, I wish I could be
Like a bird in the sky
How sweet it would be
If I found I could fly

And I?d sing 'cause I?d know
I'd know how it feels
I?d know how it feels to be free

(Beh, mi piacerebbe essere come un uccello in cielo. Come sarebbe dolce scoprire di poter volare. E allora
canterei perché saprei come ci si sente, saprei come ci si sente, ad esser libera).

In copertina, Nina, di David Redfern.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.youtube.com/watch?v=-sEP0-8VAow
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



