
 

La logica perversa di Gombrowicz 
Luigi Grazioli
24 Aprile 2023

Un tizio che cerca di saltare una fila viene preso per la collottola da un signore elegante che senza tanti
complimenti lo rimette al suo posto. Invece di reagire o di sentirsi umiliato, l’uomo è colto da una subitanea
infatuazione per il suo punitore, lo idealizza, lo segue, cerca di condizionarne la vita senza darlo a vedere,
mandandogli fiori e anonime gentilezze, prodigandosi in azioni che all’interessato appaiono (e sono)
persecutorie ma che per lui hanno il solo fine di rendergli la vita migliore, felice, in quella che si trasforma
invece nella progressione inarrestabile di un “vincolo mostruoso”.

Tutto viene narrato dal protagonista stesso in tono serio, tra l’ammirato e il doloroso, ma proprio per questo
con effetti surreali, comici e velenosi, mentre per lui ogni sua iniziativa non è che un grande omaggio,
l’effetto di uno di quegli innamoramenti irresistibili di stampo omosessuale ma in apparenza del tutto
desessualizzati che caratterizzano molte delle storie di Gombrowicz e la sua stessa vita, come documentato
dal diario intimo Kronos, scritto in Argentina dove lo scrittore era rimasto bloccato allo scoppio della
Seconda Guerra mondiale; vedi recensione qui).

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-logica-perversa-di-gombrowicz
https://test.doppiozero.com/luigi-grazioli
https://www.ilsaggiatore.com/libro/kronos
https://www.doppiozero.com/il-diario-intimo-di-witold-gombrowicz




Questa che ho riassunto è la vicenda narrata in “Il ballerino dell’avvocato Kraykowski”, il racconto che apre
Bacacay, che riunisce oltre a quelli del primo libro, Memorie del periodo di maturazione (1933), anche tutti i
racconti scritti fino al 1957 e, in questa nuova edizione curata come di consueto da Francesco M. Cataluccio,
anche altri del tutto inediti, che si aggiunge alla riproposta che il Saggiatore va compiendo dell’opera di uno
dei più grandi scrittori del ‘900. (Anche il titolo Bacacay viene da quello che poi divenne, per vent’anni, il
volontario e non infelice esilio argentino: è infatti il nome di una via di Buenos ire dove per un certo periodo
lo scrittore aveva abitato.)





Il racconto, scritto nel 1933, è uno dei primissimi scritti di Gombrowicz non ancora trentenne (era nato nel
1904), e già vi si possono trovare alcuni dei procedimenti e dei temi che ritorneranno nelle opere successive,
in particolare in Ferdydurke (1938: qui la recensione) a cui l’autore si appresta a lavorare in quegli stessi anni
e da cui provengono “Filidor rimbambinito” e “Filibert rimbambinito”, confluiti in questa raccolta come
racconti autonomi. Non vi compare ancora l’attacco diretto e esplicito alla Forma, cioè al sistema di
convenzioni e cerimonie sociali che se vanno a vantaggio della sopravvivenza della comunità hanno però
come effetto di imbalsamare la vita e il desiderio, ma è già presente in modo compiuto e esilarante la
descrizione di comportamenti e di usi linguistici che, presentati e assunti come modelli di perfezione, portano
invece a galla tutta la falsità e la ridicolaggine delle convenzioni sociali,  fino alla loro involontaria
corrosione e disfacimento.

Il risultato è uno sconquasso dell’ordine la cui prima fase spesso consiste talvolta, come nel “Ballerino”, in
un ribaltamento, non hegeliano ma perverso, dell’inferiore (soggetto, subordinato, ospite…) in superiore
dispotico, ma che può anche passare per l’arbitrio di un tiranno implacabile, capriccioso o solo annoiato, che
tuttavia diventa lui stesso vittima della deriva innescata dal suo comportamento. 

La struttura ancora quasi feudale della società polacca tra le due guerre, con l’aristocrazia e i possidenti
terrieri, in cima a una rigida gerarchia, giù giù fino ai bassifondi da cui lo scrittore in persona e i suoi
personaggi e narratori sono morbosamente attratti, come capita all’alto funzionario diplomatico di “Sulle
scale di servizio” che preferisce la rozza domestica tuttofare alla moglie bella e perfetta, favorisce lo sguardo
impietoso dello scrittore. Sono soprattutto i ceti alti, a cui la famiglia di Gombrowicz apparteneva, e la
borghesia che aspira a entrarvi e ne scimmiotta usi e costumi, ad essere ferocemente messi in ridicolo da
questi racconti, che mostrano come, a dispetto di tutti gli steccati che ne dovrebbero preservare l’integrità,
essi siano già imbastarditi al loro interno dai contatti reciproci che lentamente li contaminano fino alla radice,
li insudiciano, degradano, mettono alla berlina e finiscono per demolire tutto, spesso senza remissione: senza
cioè che la Forma abbia modo di rigenerarsi, come invece avviene automaticamente in ogni organizzazione
sociale che continui a sopravvivere. Tutto resta disarticolato, caotico, o sotto costante minaccia. 

https://www.ilsaggiatore.com/libro/ferdydurke/
https://www.doppiozero.com/gombrowicz-la-maturita-non-e-tutto




La dissacrazione e la distruzione delle forme trovano il loro luogo preferito laddove la socialità è al suo
culmine, ritualizzata in comportamenti rigidamente prescritti, come nell’espletamento di ruoli ufficiali o
istituzionali (il magistrato di “Un delitto premeditato” o il capitano di “Eventi accaduti sul brigantino
Branbury”). O come avviene nei due esilaranti, e crudelissimi, racconti “Il banchetto” e “Il banchetto della
contessa Fruminga”, veri capolavori di narrativa reductio ad absurdum, dove le stesse figure dell’autorità ne
rivelano la natura arbitraria e si trasformano nei suoi distruttori portando alle estreme conseguenze alcuni dei
suoi presupposti fino a ribaltarli in una folle e inumana parodia, in virtù della rigida obbedienza all’etichetta
di corte che impone di imitare tutto ciò che fa il re nel primo, o dei capricci dello snobismo che conducono la
contessa eponima del secondo e i suoi titolati ospiti a scivolare dal vegetarianismo esibito verso il
cannibalismo soggiacente.

Sotto la superficie lustra e elegante delle forme, brulica una materia verminosa, sozzure indicibili, istinti
primordiali che vengono pian piano alla luce una volta che la pellicola protettiva viene intaccata. Basta un
nonnulla fuori posto, un piccolo oggetto, un gesto imprevisto, un segno incomprensibile, un accostamento
incongruo, inspiegabile, qualcosa di “troppo” o “troppo poco”, perché la crepa si produca e si diffonda
ovunque, lasciando suppurare ogni sorta di schifezza che trasforma l’ordine in ordura, il rito in delirio, la
purezza in perversione. Tutto si sgretola in un movimento compulsivo, in un balletto orgiastico: le gerarchie
alto-basso, ordine-caos, signore-servo si sfaldano, e se anche per un attimo sembrano ribaltarsi in una specie
di parodia della dialettica hegelo-marxiana, non sono mai coronate da una sintesi che si traduca in un
superamento o in un progresso, ma sono solo occasione di un riaggiustamento, cioè di una nuova Forma che
renderà ancora necessaria la riproposizione di un identico processo. Nuove forme, nuovi riti, nuove
repressioni, nuove prigioni. Senza salvezza. È l’apoteosi del disincanto, grottesco, spietato, anarchico, così
assolutamente pessimista da sembrare neutralizzare goni cambiamento che pure viene dichiarato
indispensabile, se non a negarlo a priori in senso reazionario. Con una rabbia e un disgusto, però, e con un
desiderio di vita fuori dalle regole, lasciata libera a se stessa, innocente, ma già corrotta al suo apparire, o
comunque tanto facilmente corruttibile da non mandare che qualche bagliore, un fantasma di desiderio che
subito viene manipolato e si trasforma in degenerazione e violenza, e quindi con la necessità che sempre si
ripresenta di disfare, infrangere e deridere, in una sequela di zuffe, parapiglia, inseguimenti, pedinamenti,
persecuzioni, violenze, in nuovi parossismi e paradossi.

Gli eventi che si connettono senza causalità, né contatto né affinità o rapporto diretto, ma solo perché
qualcuno, per qualsiasi motivo li collega, li mette in fila e crea una qualsivoglia sequenza, o perché tali
appaiono a un personaggio, o perché le parole che li designano si assomigliano o possono appartenere, per
qualche tratto distintivo, a un paradigma comune, o compaiono in frasi contigue o sono dette dalla stessa
persona in tempi diversi: basta una sola di queste scintille e tutto prende avvio, calamitando pian piano un
numero crescente di altri dettagli che subito diventano vaghi indizi, che invece di svelare qualcosa (un delitto,
un mistero, corteggiamenti, cerimoniali di varia natura) finiscono per porlo in essere, per generare ipotesi ad
hoc di cui, in perfetto circolo vizioso, esse stesse sarebbero prove, che a loro volta producono la “cosa” che
dovrebbero provare. Non svelano la “realtà”, la inventano, senza nemmeno sospettare che di una loro
invenzione si tratta. Di fatto la creano. Una volta che una “logica” si è imposta, i fatti la seguono. Così, in
“Un delitto premeditato”, l’assassinio viene addirittura perpetrato sul cadavere del padre dal figlio innocente,
convinto di essere l’autore di un parricidio inesistente solo perché lo esige la pressione di un magistrato che
sa benissimo che l’uomo è perito di morte naturale ma non riesce a resistere al dovere inquisitorio che la sua
carica comporta, anche se nessun indizio suggeriva che un omicidio c’era stato.  





In Testamento, Gombrowicz afferma che uno dei principali obiettivi della sua scrittura è “raggiungere
nell’assurdo la divina innocenza.” “Volevo essere brillante, e divertente, e trionfante… ma soprattutto puro.
Purificato”. Ma come per il figlio e il magistrato del racconto appena citato, non esiste innocenza, da nessuna
parte. Non ci sono purezza o bellezza che durino.  La conoscenza, viene detto nel racconto “Verginità”,
imbruttisce, l’ignoranza abbellisce. Ma ignoranza non si dà. La verginità aspira alla contaminazione, la
purezza alla corruzione, o se ci sembra di percepirla, è solo un’immagine ingannevole, o qualcosa che
attraverso l’arte si può provare a raggiungere per un attimo, ma poi torna a cadere nell’assurdo. 

L’assurdo, una volta imboccato, segue una sua logica implacabile fino al crollo. Ciò comporta che, al pari del
grottesco che resta la cifra stilistica principale del libro che non risparmia nulla e ha la sua peculiare bellezza,
come il brutto il deforme e lo sformato che ne sono le propaggini, anch’esso abbia la sua forma, che risponde
al principio della simmetria, al bisogno di un equilibrio che va introdotto anche forzatamente, scatenando una
serie crescente di disastri, piuttosto che lasciare l’incongruo isolato, a sé, sospeso nel vuoto e a sua volta
creatore di vuoto, più di tutto angoscioso e intollerabile, in una specie di esistenzialismo ante litteram. Anche
la cosa più banale, una volta notata, diventa subito “non del tutto priva di significato” e va quindi inserita in
un sistema di significati che, assieme ad altri dettagli altrettanto banali, vanno a fare sistema, che a sua volta
produce la realtà, una qualsiasi, purché niente rimanga sparpagliato nell’insensatezza.

Una volta avviato, il meccanismo tende ad accelerare e precipitare la caduta finale, trascinando con sé i vari
personaggi: “ormai non aveva più freni” dice il narratore di uno di loro. “Precipitare” senza freni è il verbo
che meglio definisce il movimento delle storie di Gombrovicz. Si parte da una situazione che ha tutti i crismi
della normalità, appare qualcosa che non le si adatta perfettamente tanto basta a dare il via al processo di
dissoluzione delle apparenze che fino a un istante prima erano percepite come banalissime, naturali.
Apparenze che se ne stavano beate e sicure nel proprio guscio, salde, autonome e indiscutibili, che pian piano
si incrinano e poi sempre più velocemente si sfaldano e precipitano in un impero del caos che sembra
definitivo ma che si può scommettere che presto tornerà ad acquisire un nuovo assetto, a ridiventare cosmo:
una nuova normalità, pur nella sua insensatezza. Chissà quanto durerà?

La forma è ineludibile. infatti Anche nell’arte, a cui comunque Gombrowicz tiene eccome, al di là del suo
spirito dissacratorio. Ma lì con un diverso accento. Tutti i racconti infatti sono pervasi da un’immaginazione
sfrenata, e in più punti così giocosa da sembrare fine a se stessa (ma che bella è l’immaginazione fine a se
stessa!), salvo che poi l’autore ricompone ogni frammento, con minuziosa perizia, attraverso ripetizioni,
variazioni, invenzioni e aggiustamenti che tendono all’equilibrio di un’imprevista simmetria in una struttura
compiuta. Più si scatena la fantasia, più entrano in gioco l’arbitrio e la deriva del basso e dell’informe, e più
si rende necessario il controllo, l’intelligenza della forma, il suo governo da parte dell’autore. Una forma
valida però solo di volta in volta, diversa per ciascun racconto, come esige l’arte, che la salva in quanto non
le concede di assurgere a norma (a Forma con la maiuscola) ma resta singolare, determinata
dall’individualità, delle voci narranti, dei personaggi e degli eventi narrati, e non valida per niente e nessun
altro. Ogni volta, di necessità, nuova e diversa. Solida e tendenzialmente eterna, ma solo quanto a sé, e mai
oltre.

Leggi anche

Riga 7, Witold Gombroviz
Francesco M. Cataluccio, Witold Gombrowicz. Kronos
Luigi Grazioli, Gombrowicz, la maturità non è tutto
Luigi Grazioli, Il diario intimo di Witold Gombrowicz
Francesco M. Cataluccio, Cosmo. L’ordine della follia
Massimo Rizzante, Gombrowicz o l’immaturità è il nostro destino

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/witold-gombrowicz
https://www.doppiozero.com/witold-gombrowicz-kronos
https://www.doppiozero.com/gombrowicz-la-maturita-non-e-tutto
https://www.doppiozero.com/gombrowicz-la-maturita-non-e-tutto
https://www.doppiozero.com/lordine-della-follia
https://www.doppiozero.com/gombrowicz-o-limmaturita-e-il-nostro-destino
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



