
 

Animismo 2.0 
Felice Cimatti
28 Aprile 2023

All’inizio, come sempre, c’è il sud. All’inizio, come scriveva il filosofo calabrese Bernardino Telesio nel De
Rerum Natura Iuxta Propria Principia (1565), c’è una natura che “permane tutta unica e identica, non
respinge né odia alcuna natura agente, ma è egualmente propria di tutte e comune a tutte, e di buon grado con
tutte ugualmente si unisce e a tutte conviene, e tutte riceve e conserva, divenendo per così dire la loro dimora
e la loro sede”. Una natura unica, appunto, che include noialtri umani, così come le piante, le pietre, gli altri
animali e tutto il resto. Una natura senza gerarchie, senza padroni né schiavi. Quindi prima c’è il sud, cioè il
sole e la terra, cioè la natura da cui, prosegue Telesio, “pur essendo unica e identica, sono costituiti
diversissimi enti poiché è disposta e informata da tutte quelle diversissime nature” (La natura secondo i suoi
principi, a cura di Roberto Bondì, p. 19). 

Tuttavia non è questa idea di natura, così antica ma oggigiorno di nuovo attuale e urgente, quella che guida le
nostre azioni e i nostri pensieri. L’unica natura che conosciamo, o che appunto crediamo di conoscere, è
quella dell’economia, della tecnologia e della scienza, e quindi la natura sottomessa, come appunto la chiama
Philipp Blom nella Natura sottomessa. Ascesa e declino di un’idea (Marsilio). In effetti la figura di Telesio
compare nel libro dalla parte dei perdenti, ché la modernità occidentale, quella stessa modernità che è
velocemente diventata mondiale, vede nella natura soltanto un oggetto inerte e passivo (un immenso deposito
di commodities), cioè una risorsa a disposizione dei progetti umani:

L’assoggettamento della superficie terrestre e la conquista sempre più capillare della stratosfera sono
espressione di un unico delirio collettivo, l’idea ormai onnipresente per cui l’uomo (e non a caso dico
‘uomo’, al maschile) sarebbe un che di superiore alla natura, non un aspetto della natura stessa, e quindi
avrebbe il diritto, anzi il dovere di soggiogarla. L’uomo così inteso si percepisce come un essere
sovraordinato agli animali e alle altre creature viventi, vede la natura come un palcoscenico delle proprie
ambizioni, come una riserva di materie prime. E da quella posizione di presunto privilegio parte alla
conquista del pianeta intero, per sottometterlo in modo inesorabile alla sua volontà. Un’ambizione che ha
qualcosa di faustiano, di folle. Al tempo stesso, la febbre del dominio è talmente diffusa e radicata che risulta
difficile chiamarsi fuori, osservare il fenomeno a debita distanza (pp. 16-17).

In realtà, nonostante l’innegabile consapevolezza ecologica del nostro tempo, questa stessa consapevolezza
non arriva al punto di mettere in questione l’assunto di base di questa immensa operazione di
“assoggettamento”; anche per l’ecologista, in fondo, la natura è in attesa delle nostre scelte. La natura, cioè,
non smette mai di essere un oggetto a disposizione del soggetto umano. E così anche l’impegno ecologico, in
fondo, non smette d’essere un gesto paternalistico, il gesto di chi è così accorto da preoccuparsi di preservare
quella stessa natura che tuttavia non smette un momento di pensare come qualcosa a propria disposizione. Un
qualcosa che non possiamo più sfruttare impunemente, qualcosa quindi da proteggere e preservare. Ma
appunto, siamo così sicuri della nostra posizione di unici soggetti sul pianeta terra che possiamo permetterci
di essere anche ‘padroni’ attenti, comprensivi, disposti addirittura a non esagerare nella nostra pretesa di
sfruttare la natura. 

Questa posizione eccezionale dell’umano è inscritta nei testi fondamentali della nostra tradizione culturale. Si
pensi al terribile compito che, nella Genesi, viene assegnato all’umanità: “Yahweh […] dopo aver creato

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/animismo-20
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti


Adamo ed Eva, assegna loro una missione: Dio li benedisse e Dio disse loro: ‘siate fecondi e moltiplicatevi,
riempite la terra e soggiogatela, dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni essere vivente
che striscia sulla terra’” p. 78). Come osserva Blom, “la formula ebraica messa in bocca al Creatore è (
wekibšuha), alla lettera ‘e voi dovrete sottometterla’. Nel manuale di ebraico biblico dell’orientalista tedesco
Wilhelm Gesenius il verbo (kabaš), che nel testo figura alla forma imperativa, è definito come ‘schiacciare,
sforzare’, con esempi come ‘calpestare sotto i piedi, ridurre in schiavitù, soggiogare’” (p. 79). La stessa
spietata determinazione all’assoggettamento si ritrova nella Vulgata: “Crescite et multiplicamini et replete
terram et subicite eam, dove il verbo subicite viene reso di norma con ‘soggiogatela’, un termine che designa
la sottomissione o l’asservimento di un avversario o di un animale, cioè di una volontà antagonista ma
subordinata” (pp. 79-80).

A questo punto non solo la natura è del tutto a disposizione dell’umano, ma questa sottomissione è necessaria
perché giusta, perché proprio così vuole il Signore. È difficile sottostimare la duratura efficacia di questo
monito all’assoggettamento. Da questo momento in poi ci sarà un solo attore sulla scena planetaria, l’essere
umano che, per volontà divina, ha tutto a sua disposizione. Ma questo significa che la natura, diversamente
da come pensava Telesio (e, come congettura Blom, il “dio danzante” delle religioni perdute nelle antichità
del paleolitico dove “non esisteva l’idea di una supremazia dell’essere umano sulla natura”, p. 68), non è
dotata di una sua intrinseca potenza; la natura diventa ora, e per sempre, l’oggetto passivo che non può che
subire – nel male della rapacità dello sfruttamento incontrollato come nel bene delle cure biofile
dell’ecologista – le sovrane decisioni umane: “il concetto biblico del dominio era l’equivalente mitologico di
una bomba nucleare.



Il mondo naturale non veniva più descritto come una realtà animata, popolata di attori eterogenei con i quali
l’uomo doveva patteggiare: la Bibbia conosce un unico Dio, contrapposto a una terra senza vita, a una distesa
di polvere, senz’anima, priva di volontà propria, in attesa di essere soggiogata, arata, posseduta, penetrata e
fecondata, comprata e venduta. Questo brusco cambio di prospettiva sanciva una clamorosa autoinvestitura:
non più schiavo degli dèi, l’uomo stesso diventava signore del mondo” (p. 82).

Lo sfruttamento del mondo, che già si sta estendendo agli altri pianeti del sistema solare, per Blom non fa che
sviluppare fino in fondo queste premesse religiose; in questo senso le pretese dell’economia di governare
tutto il mondo sarebbero incomprensibili senza questa origine teologica, una teologia demoniaca ma pur
sempre teologia. Così, come scrive Blom, “la dottrina della scuola di Chicago, la scienza economica di
stampo liberista che nella seconda metà del xx secolo si afferma come il paradigma dominante, specialmente
nei paesi occidentali, muoveva dal presupposto che l’agire economico fosse in larga misura indipendente dai
sistemi naturali” (p. 267).

A questo devastante dispositivo teologico-economico Blom contrappone, ma senza alcuna illusione che possa
ormai scalzarlo, il modo di vedere il mondo che gli antropologi ottocenteschi chiamavano, per disprezzarlo,
animismo. Rispetto alla visione dell’unica natura sottomessa per l’animismo esiste una molteplicità di nature,
ognuna dotata di una intrinseca potenza di agire e generare: “nessuna delle culture arcaiche […] partiva dal
presupposto che il mondo materiale fosse un sostrato inerte, materia passiva, che gli esseri umani fossero
l’unica forma di vita superiore, e che perciò potessero agire a loro piacimento, senza consultare le potenze
spirituali, senza ingraziarsele con favori, senza sentirsi coinvolti dalla vita visibile e invisibile che li
circondava” (p. 82). Con la fine dell’animismo la natura smette di essere naturale, cioè viva e generatrice. È
del tutto evidente, ormai, che solo se la natura torna ad essere vivente, e quindi rifiuta di essere il più o meno
docile oggetto delle decisioni umane, ci sarà salvezza per la nostra specie (non per la vita sulla terra, che può
fare benissimo a meno della nostra presenza). Serve allora un nuovo animismo. Serve, come scrive Blom
nelle pagine conclusive del suo libro, una nuova (e per questo antichissima) capacità di stare nel mondo come
parte del mondo:

La catastrofe climatica trasforma la percezione del mondo naturale e del rapporto che l’essere umano
intrattiene con quel mondo. Come già la pandemia, è un richiamo sgradevole ma perentorio: la lingua
dell’Occidente e dei suoi seguaci e imitatori non è più adatta a descrivere la realtà. È un problema che
interessa la radice ultima del linguaggio, perché nega la stessa visione del mondo che gli serve da
fondamento. In termini concreti: le parole che danno forma al nostro pensiero, i concetti che attendono di
essere riempiti con esperienze, sono ancora invischiati a implicazioni teologiche, con tutte le zavorre
intellettuali che ne conseguono.

Ogni volta che distinguiamo tra cultura e natura, politiche e riscaldamento globale, economia ed ecologia;
ogni volta che ci figuriamo l’«uomo» come sovraordinato alla «terra» e la storia come votata a un traguardo
paradisiaco (oppure a un inferno apocalittico); ogni volta che una grande narrazione annidata da qualche
parte serve da fondamento e garanzia generale; ogni volta che l’essere umano viene pensato come diverso
dagli altri animali, che la virtù sembra coincidere magicamente con il proprio tornaconto e i privilegi
appaiono moralmente giustificabili; ogni volta che si pensa e argomenta in questo modo è all’opera un
pensiero di matrice teologica. Non perché ci sia di mezzo un discorso religioso o confessionale, ma perché
concetti del genere contribuiscono al mantenimento dello statu quo (pp. 320-321).

Liberarci allora dell’economia, che non ha preso il posto della religione, come sostengono gli sprovveduti,
perché l’economia è la forma attuale di quell’antico imperativo religioso che assegna agli umani il compito di
sottomettere la natura. Il nuovo animismo dev’essere allora finalmente ateo: “l’umanità del xxi secolo si
trova espulsa dalla sua patria concettuale (la narrazione incentrata sul soggiogamento della natura) come un
tempo Adamo ed Eva dal paradiso terrestre. […] Questa non è una parabola edificante. Non c’è di mezzo
alcun Dio. […]. La nuova cacciata dal paradiso, senza angeli guardiani e senza redenzione, è un’esperienza
dolorosa, perché insegna […] che l’essere umano ha un bisogno disperato di angeli e redentori. Nella nuova
natura che si profila saremo abbandonati a noi stessi, perché ci mancano i concetti per descriverla, perché non
abbiamo ancora capito che la cacciata è anche una liberazione. Ma la vogliamo davvero, questa liberazione?”



(p. 323). 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





