
 

Vedere i concetti 
Alfonso Maurizio Iacono
15 Maggio 2023

Alla luce dei problemi che le nuove tecnologie del visuale pongono ai saperi e in particolare al sapere
filosofico, Mauro Carbone e Raoul Kirchmayr hanno curato il n. 396 di “Aut Aut” (dicembre 2022) dedicato
a Filosofia e sapere visuale. Questo interessante numero intende mettere a fuoco quattro differenti operazioni
legate tra loro. La prima riguarda la ripresa di alcuni luoghi e autori classici che hanno affrontato la questione
del visuale e individuarne la loro specificità; la seconda cerca di analizzare lo statuto epistemologico del
rapporto tra filosofico e visuale in modo da coglierne le conseguenze sul piano dei concetti di verità,
rappresentazione, falsità ecc.; la terza ha a che fare con gli aspetti testuali e discorsivi legati agli apparati e ai
dispositivi ottici; la quarta riguarda il tema dell’osservatore e il suo modificarsi di fronte ai dispositivi visuali.
Giustamente i curatori iniziano la premessa citando un testo degli anni ’70, quello di Sarah Kofman, Camera
obscura. De l’idéologie, che ci riporta a quel rapporto tra dispositivo e ideologia già accennato prima a
proposito di Baudry e di Althusser. Nessun dispositivo è neutrale, anzi è la stessa sua forma materiale a
determinare le condizioni del suo uso. Basti pensare in questo senso al Panopticon di Bentham analizzato in
Sorvegliare e punire. D’altra parte, come scrivono i curatori: “gli apporti che il visuale ha storicamente
offerto alla costruzione del sapere filosofico si configurano da tempo come un peculiare oggetto d’indagine”
(p. 3). In tal senso gli autori di questo numero si interrogano sul rapporto tra visuale e verbale, “includendo in
quest’ultimo, come da tradizione, anche il concettuale”. La chiave d’interpretazione prevalente è quella
fenomenologica, ma con l’attenzione non tanto ai discorsi sulle tecnologie visuali quanto all’esperienza delle
tecnologie.

Dove si nasconde la profondità, scriveva Hoffmansthal? Nella superficie! L’invisibile lo si scorge nelle trame
del visibile.

Mauro Carbone analizza il tema dei veli in Kant e Merleau-Ponty seguendo l’interpretazione di Lyotard. Egli
considera il Kant della Critica del giudizio come “il pensatore degli effetti prodotti da superfici che mostrano
e nascondono”. Il tema del velo come quello dello schermo in Merleau-Ponty, è ciò che si accompagna alla
visione. Carbone cerca di uscire dall’opposizione tra visibile e invisibile facendoli interagire, attraverso Kant
e Merleau-Ponty, (si sarebbe detto una volta) dialetticamente. Ciò che è nascosto non si trova oltre il visibile
ma nel visibile. Catucci propone la nozione generale di archi-schermo che funziona come un’interfaccia in
grado di nascondere e mostrare insieme.

Raoul Kirchmayr pone la sua attenzione al concetto di camera oscura in Schopenhauer. In Il mondo come
volontà e rappresentazione, “l’estetica non ha più lo scopo di fornire concetti per avvicinarsi a una
conoscenza sensibile, com’era ancora in Kant, ma tratteggia piuttosto un’episteme della volontà di vivere” (p.
29). Kirchmayr analizza l’interpretazione che Schopenhauer dà del mito platonico della caverna e rileva che
questa sembra preparare “l’introduzione della camera oscura” (p.31). Inoltre, Schopenhauer, rovesciando la
concezione di Platone per il quale l’opera d’arte è copia della copia, considera la scienza un mondo di ombre,
mentre l’opera d’arte rappresenta la cristallizzazione della vita in una forma pura. In questo senso l’arte è una
camera oscura della vita. Schopenhauer fa correre il discorso estetico in parallelo allo sviluppo delle tecniche
della riproduzione fotografica (p. 35).

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vedere-i-concetti
https://test.doppiozero.com/alfonso-maurizio-iacono


Pina de Luca si sofferma sul quadro di Bonaventura Genelli, Dioniso tra le Muse (1867), che Nietzsche vide
nel salotto di casa Wagner. E dentro il quadro Nietzsche vi vide la gioia dionisiaca. “E se veder agire nel
mondo una simile gioia è vederla velata dal ‘velo dell’illusione’, è però, questo, un ‘velo’ che ‘si muove
svolazzando e non può nascondere totalmente le forme fondamentali della realtà’ ” (p.44). E in quest’articolo
ritorna il tema della superficie, perché non vi sono mondi al di là di essa. 

Tutto il numero è indirettamente pervaso dall’idea che non ha più senso associare la profondità alla distanza,
un principio che caratterizza, per esempio, il mondo visto dalla prospettiva rinascimentale. Non vi è un dietro
, un oltre, almeno nel senso che il dietro e l’oltre stanno in superficie. Il Kant della Critica del Giudizio e lo
Schopenhauer di Il mondo come volontà e rappresentazione, come ci fanno vedere in questo numero Mauro
Carbone e Raoul Kirchmayr, anticipano dunque ciò che diventa manifesto in Nietzsche (come fa vedere Pina
De Luca) e, in pittura, in Cézanne e in gran parte dei saperi contemporanei: la profondità non va trovata nella
distanza, là dove non vi sono neppure fondamenti che sostengono il sapere (vedi A.G. Gargani, Il sapere
senza fondanenti, Mimesis, Milano-Udine 2009) e neanche una corrispondenza tra linguaggio e mondo e fra
immagini e realtà. Finalmente siamo liberi dai vincoli ontologici che legavano l’osservatore a una sua pretesa
neutralità. O meglio dovremmo essere liberi. Ma lo siamo veramente?

Roberto Diodato parte dal concetto di agalma, immagine, usato da Plotino per arrivare a discutere Deleuze e
la sua idea di logos estetico nonché le più recenti teorie sulle immagini. Pietro Montani osserva che in Kant,
“l’immaginazione può produrre immagini solo in quanto produce schemi” (p. 89). Essa “mostra di sapersi
emancipare dal vincolo della adaequatio” (p. 89). Ma poi, in parentesi, subito dopo viene specificato che
quest’ultima è indispensabile per la conoscenza oggettiva. Non credo che l’adaequatio rei et intellectus
assicuri la conoscenza oggettiva, non più. E ciò nel sapere scientifico come in quello filosofico. Sfuggire al
vincolo dell’adaequatio non significa cadere nel soggettivismo, ma cercare una regione diversa
dell’oggettività al di fuori della corrispondenza. Graziano Lingua si occupa della rivalutazione delle
immagini operata dal cristianesimo che le rivaluta grazie alla dottrina dell’incarnazione. “La parola ha
bisogno dello ‘schermo’ della carne, di una materialità che mostri e nasconda allo stesso tempo ciò che non si
può ‘vedere’ direttamente” (p. 101). Delle immagini del tempo in Husserl e in Deleuze e Guattari si
occupano rispettivamente Emmanuel Alloa e Jacopo Bodini. Alla quarta operazione, quella che riguarda
l’osservatore danno il loro contributo Marie Rebecchi, Annarosa Buttarelli, Stefano Catucci e Andrea Pinotti.
Catucci, tra l’altro, si sofferma su David Hokney e sulle sue riflessioni riguardanti il rapporto tra pittura e
dispositivi ottici (lenti e specchi e poi camere oscure e proiezioni geometriche della prospettiva
rinascimentale), là dove domina la visione monoculare. La tecnologia digitale dovrebbe rappresentare in tal
senso un cambiamento.  

Andrea Pinotti, nel suo libro Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realtà virtuale (Einaudi, Torino
2021), aveva già rilevato come la Realtà Virtuale sembrerebbe far saltare quella cornice che, nella finestra di
un quadro come in quella di uno smartphone, assicura il passaggio da un mondo all’altro. In questo numero
di ‘Aut Aut’, egli inizia con il famoso riferimento alla camera oscura che Marx e Engels fanno nell’Ideologia
tedesca (Marx ritornerà sulla camera oscura in Il capitale, a proposito del feticismo delle merci, ma in questo
caso per negare una possibile analogia) sottolineando la storicità dei sensi intesi come organi sociali. Su
questa strada proseguirà Walter Benjamin, lettore anche di Georg Simmel. Ma l’attenzione di Pinotti è
rivolta, in questa chiave, al senso della transitabilità dello spazio offerto dalla prospettiva lineare che sposta
sul piano antropologico ciò che era sacro, assicurando l’“istituzione di un continuum fra spazio del mondo
reale e spazio del mondo rappresentazionale” (p.207).





Il motto di Marx e Engels ‘ogni cosa sacra viene sconsacrata’, implicito in Benjamin, esprime questo
momento storico della secolarizzazione. Ma oggi se, seguendo Marx, la formazione dei cinque sensi è opera
della storia, allora occorre saper interpretare l’impatto che sui sensi hanno la Realtà Virtuale e la Realtà
Aumentata, riflettendo non solo sul movimento immersivo ma anche su quello emersivo. Come si esce oggi
da una cornice che non c’è o non si vede? In fondo della capacità di entrare e uscire dalle immagini ne va il
senso della nostra autonomia.

Gilles Deleuze osserva che “noi apparteniamo ai dispositivi e agiamo in essi”. Se diamo al concetto di
dispositivo un senso e un significato estesi, ogni strumento che costruiamo e usiamo per interagire con
l’ambiente è un dispositivo, dal coltello allo smartphone. Karl Marx evoca Benjamin Franklin per definire
l’essere umano come quell’animale che fabbrica strumenti, aggiungendo però che egli è sociale e
cooperativo. Ispirandosi a Vico e alla sua teoria secondo cui possiamo conoscere soltanto ciò che facciamo,
solleva anche l’esigenza di fare una storia della tecnologia, dove, egli osserva, si può vedere quanto poco i
singoli individui abbiano contribuito a svilupparla. Ma il concetto di dispositivo si differenzia da quello di
strumento quando acquisisce significati giuridici, meccanici, ottici. In particolare, negli anni ’70, con Jean-
Louis Baudry (Il dispositivo. Cinema, media, soggettività, Morcelliana, Brescia 2017) lo strumento ottico
diventa prima apparato-apparecchio (appareil) poi dispositivo. Questo passaggio ha, secondo me, a che fare
con Spinoza e con l’idea del processo senza soggetto, cioè di un mondo fatto di relazioni, connessioni,
processi organizzati, in cui il soggetto è immerso. Althusser parla di apparati ideologici di stato e Baudry, a
proposito di cinema, si chiede: ”se il carattere tecnico delle macchine ottiche, direttamente connesso alla
macchina scientifica, non serva a mascherare non soltanto il loro impiego nelle produzioni ideologiche, ma
anche gli effetti ideologici che tali macchine sono in grado di provocare”. I dispositivi ottici ripropongono in
condizioni nuove il rapporto uomo-strumento, là dove uno strumento non è mai soltanto un mezzo per vedere
e conoscere il mondo, ma anche un modo storicamente vincolante di vederlo e di conoscerlo. Michel
Foucault, nella seconda metà degli anni ’70, dà al concetto di dispositivo un senso e un significato connesso
con le relazioni e le strategie di potere. Non più o non solo uno strumento, dunque, ma una condizione
dell’esistenza storico-sociale basata su quel nesso tra relazioni di potere e stati di dominio che egli
sottolineerà negli ultimi anni della sua vita. Nel 1990 esce il libro di Jonathan Crary, Tecniche
dell’osservatore. Visione e modernità nel XIX secolo (Einaudi, Torino 2013) che riconduce i temi
dell’osservatore e del dispositivo alla questione ottica. 

Il tema dei dispositivi ottici, in un mondo in cui, come dice Sherry Turkle, siamo insieme ma soli, continua a
evocare, nonostante tutto, ancora oggi, i miti della caverna di Platone e di Narciso e le immagini della
finestra albertiana e della camera oscura grazie a cui si gioca il rapporto tra filosofia e sapere visuale. Il
sapere visuale è una sorta di dannazione della filosofia. Le idee di Platone non sono visibili eppure la radice
greca che dà vita alla parola idea ha a che fare con il visibile. Se, come dicono Deleuze e Guattari, la filosofia
è il sapere che crea concetti, questi sono visibili oppure si danno soltanto come parole? Esistono le immagini
concettuali, così come vi sono i personaggi concettuali?  Parafrasando Vico, si potrebbe forse azzardare che
la visibilità dei concetti dipende da quel limite degli esseri umani che è stato però trasformato in vantaggio.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





