DOPPIOZERO

Vederei concetti

Alfonso Maurizio lacono
15 Maggio 2023

Allaluce dei problemi che le nuove tecnologie del visuale pongono ai saperi ein particolare al sapere
filosofico, Mauro Carbone e Raoul Kirchmayr hanno curato il n. 396 di “Aut Aut” (dicembre 2022) dedicato
a Filosofia e sapere visuale. Questo interessante numero intende mettere a fuoco quattro differenti operazioni
legate traloro. Laprimariguardalaripresadi acuni luoghi e autori classici che hanno affrontato la questione
del visuale e individuarne laloro specificita; la seconda cerca di analizzare |o statuto epistemol ogico del
rapporto tra filosofico e visuale in modo da coglierne le conseguenze sul piano dei concetti di verita,
rappresentazione, falsita ecc.; laterza haache fare con gli aspetti testuali e discorsivi legati agli apparati e ai
dispositivi ottici; laquartariguardail temadell’ osservatore eil suo modificarsi di fronte ai dispositivi visuali.
Giustamente i curatori iniziano la premessa citando un testo degli anni ’ 70, quello di Sarah Kofman, Camera
obscura. Del’idéologie, che ci riportaa quel rapporto tra dispositivo e ideologia gia accennato prima a
proposito di Baudry e di Althusser. Nessun dispositivo € neutrale, anzi € la stessa sua forma materiale a
determinare le condizioni del suo uso. Basti pensare in questo senso a Panopticon di Bentham analizzato in
Sorvegliare e punire. D’ atra parte, come scrivono i curatori: “gli apporti cheil visuale ha storicamente
offerto alla costruzione del sapere filosofico si configurano da tempo come un peculiare oggetto d’ indagine”
(p. 3). Inta senso gli autori di questo numero si interrogano sul rapporto tra visuale e verbale, “includendo in
quest’ ultimo, come da tradizione, anche il concettuale”. La chiave d'interpretazione prevalente & quella
fenomenologica, macon |’ attenzione non tanto ai discorsi sulle tecnologie visuali quanto all’ esperienza delle
tecnologie.

Dove s nasconde la profondita, scriveva Hoffmansthal? Nella superficie! L’invisibile lo si scorge nelle trame
del visibile.

Mauro Carbone analizza il temadei veli in Kant e Merleau-Ponty seguendo I’ interpretazione di Lyotard. Egli
considerail Kant della Critica del giudizio come “il pensatore degli effetti prodotti da superfici che mostrano
e nascondono”. |l temadel velo come quello dello schermo in Merleau-Ponty, € cio che si accompagna alla
visione. Carbone cerca di uscire dall’ opposizione travisibile e invisibile facendoli interagire, attraverso Kant
e Merleau-Ponty, (si sarebbe detto unavolta) dialetticamente. Ciod che & nascosto non si trovaoltreil visibile
manel visibile. Catucci propone la nozione generale di archi-schermo che funziona come un’interfacciain
grado di nascondere e mostrare insieme.

Raoul Kirchmayr pone la sua attenzione al concetto di camera oscura in Schopenhauer. In 1l mondo come
volonta e rappresentazione, “|’ estetica non ha piu lo scopo di fornire concetti per avvicinarsi auna
conoscenza sensibile, com’ era ancorain Kant, ma tratteggia piuttosto un’ episteme dellavolonta di vivere” (p.
29). Kirchmayr analizza |’ interpretazione che Schopenhauer da del mito platonico della caverna erileva che
guesta sembra preparare “|I’ introduzione della camera oscura’ (p.31). Inoltre, Schopenhauer, rovesciando la
concezione di Platone per il quale |’ opera d’ arte e copia della copia, considerala scienza un mondo di ombre,
mentre |’ opera d’ arte rappresenta |a cristallizzazione della vitain unaforma pura. In questo senso I’ arte € una
camera oscura dellavita. Schopenhauer fa correre il discorso estetico in parallelo allo sviluppo delle tecniche
dellariproduzione fotografica (p. 35).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vedere-i-concetti
https://test.doppiozero.com/alfonso-maurizio-iacono

Pinade Lucasi soffermasul quadro di Bonaventura Genelli, Dioniso tra le Muse (1867), che Nietzsche vide
nel salotto di casa Wagner. E dentro il quadro Nietzsche vi vide lagioia dionisiaca. “E se veder agire nel
mondo unasimile gioia e vederlavelata dal ‘velo dell’illusione’, & pero, questo, un ‘velo’ che ‘si muove
svolazzando e non puo nascondere totalmente le forme fondamentali dellarealta’ ” (p.44). E in quest’ articolo
ritornail temadella superficie, perché non vi sono mondi al di ladi essa.

Tutto il numero e indirettamente pervaso dall’idea che non ha piu senso associare la profondita alla distanza,
un principio che caratterizza, per esempio, il mondo visto dalla prospettiva rinascimentale. Non vi € un dietro
, un oltre, ameno nel senso cheil dietro el’ oltre stanno in superficie. 1| Kant della Critica del Giudizio elo
Schopenhauer di 11 mondo come volonta e rappresentazione, come ci fanno vedere in questo numero Mauro
Carbone e Raoul Kirchmayr, anticipano dungue cio che diventa manifesto in Nietzsche (come fa vedere Pina
DeLuca) g, in pittura, in Cézanne e in gran parte dei saperi contemporanei: la profondita non vatrovata nella
distanza, la dove non vi sono neppure fondamenti che sostengono il sapere (vedi A.G. Gargani, |l sapere
senza fondanenti, Mimesis, Milano-Udine 2009) e neanche una corrispondenzatralinguaggio e mondo e fra
immagini erealta. Finalmente siamo liberi dai vincoli ontologici che legavano I’ osservatore a una sua pretesa
neutralita. O meglio dovremmo essere liberi. Malo siamo veramente?

Roberto Diodato parte dal concetto di agalma, immagine, usato da Plotino per arrivare a discutere Deleuze e
lasuaideadi logos estetico nonché le piu recenti teorie sulle immagini. Pietro Montani osserva che in Kant,
“I"immaginazione puod produrre immagini solo in quanto produce schemi” (p. 89). Essa“mostra di sapersi
emancipare dal vincolo dellaadaequatio” (p. 89). Mapoi, in parentesi, subito dopo viene specificato che
guest’ ultima e indispensabile per la conoscenza oggettiva. Non credo che I’ adaequatio rei et intellectus
assicuri la conoscenza oggettiva, non piu. E cio nel sapere scientifico come in quello filosofico. Sfuggire a
vincolo dell’ adaequatio non significa cadere nel soggettivismo, ma cercare unaregione diversa

dell’ oggettivitaal di fuori della corrispondenza. Graziano Linguasi occupadellarivalutazione delle
immagini operatadal cristianesimo che le rivaluta grazie alla dottrina dell’ incarnazione. “La parola ha
bisogno dello ‘schermo’ della carne, di una materialita che mostri e nasconda allo stesso tempo cio che non si
puo ‘vedere’ direttamente” (p. 101). Delle immagini del tempo in Husserl e in Deleuze e Guattari si
occupano rispettivamente Emmanuel Alloa e Jacopo Bodini. Alla quarta operazione, quella che riguarda

I” osservatore danno il loro contributo Marie Rebecchi, Annarosa Buttarelli, Stefano Catucci e Andrea Pinotti.
Catucci, tral’atro, si sofferma su David Hokney e sulle sueriflessioni riguardanti il rapporto tra pittura e
dispositivi ottici (lenti e specchi e poi camere oscure e proiezioni geometriche della prospettiva
rinascimentale), 1a dove dominalavisione monoculare. Latecnologia digitale dovrebbe rappresentare in tal
senso un cambiamento.

Andrea Pinotti, nel suo libro Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realta virtuale (Einaudi, Torino
2021), avevagiarilevato come la Realta Virtuale sembrerebbe far saltare quella cornice che, nellafinestra di
un quadro come in quella di uno smartphone, assicurail passaggio da un mondo al’ atro. In questo numero
di ‘Aut Aut’, egli iniziacon il famoso riferimento alla camera oscura che Marx e Engels fanno nell’ Ideologia
tedesca (Marx ritornera sulla camera oscurain Il capitale, a proposito del feticismo delle merci, main questo
caso per negare una possibile analogia) sottolineando la storicitadei sensi intesi come organi sociali. Su
guesta strada proseguira Walter Benjamin, lettore anche di Georg Simmel. Mal’ attenzione di Pinotti &
rivolta, in questa chiave, a senso dellatransitabilita dello spazio offerto dalla prospettiva lineare che sposta
sul piano antropologico cio che era sacro, assicurando I’ “istituzione di un continuum fra spazio del mondo
reale e spazio del mondo rappresentazionale” (p.207).



Andrea Pinotti
Alla soglia dell'immagine

Da Narciso alla realta virtuale



Il motto di Marx e Engels ‘ ogni cosa sacra viene sconsacrata’, implicito in Benjamin, esprime questo
momento storico della secolarizzazione. Ma oggi se, seguendo Marx, laformazione dei cinque sensi € opera
della storia, alora occorre saper interpretare I’ impatto che sui sensi hanno la Realta Virtuale e la Realta
Aumentata, riflettendo non solo sul movimento immersivo ma anche su quello emersivo. Come si esce oggi
da una cornice che non ¢'€ o non si vede? In fondo della capacita di entrare e uscire dalle immagini ne vail
senso della nostra autonomia.

Gilles Deleuze osserva che “noi apparteniamo ai dispositivi e agiamo in essi’”. Se diamo al concetto di
dispositivo un senso e un significato estesi, ogni strumento che costruiamo e usiamo per interagire con
I”ambiente e un dispositivo, dal coltello allo smartphone. Karl Marx evoca Benjamin Franklin per definire

I’ essere umano come quell’ animale che fabbrica strumenti, aggiungendo pero che egli é socidle e
cooperativo. Ispirandosi a Vico e alla suateoria secondo cui possiamo conoscere soltanto cio che facciamo,
solleva anche I’ esigenza di fare una storia dellatecnologia, dove, egli osserva, si puo vedere quanto poco i
singoli individui abbiano contribuito a svilupparla. Mail concetto di dispositivo si differenziada quello di
strumento quando acquisisce significati giuridici, meccanici, ottici. In particolare, negli anni ’ 70, con Jean-
Louis Baudry (Il dispositivo. Cinema, media, soggettivita, Morcelliana, Brescia 2017) lo strumento ottico
diventa prima apparato-apparecchio (appareil) poi dispositivo. Questo passaggio ha, secondo me, a che fare
con Spinoza e con I’ideadel processo senza soggetto, cioe di un mondo fatto di relazioni, connessioni,
processi organizzati, in cui il soggetto € immerso. Althusser parladi apparati ideologici di stato e Baudry, a
proposito di cinema, si chiede: "seil carattere tecnico delle macchine ottiche, direttamente connesso alla
macchina scientifica, non serva a mascherare non soltanto il loro impiego nelle produzioni ideologiche, ma
anche gli effetti ideologici che tali macchine sono in grado di provocare”. | dispositivi ottici ripropongono in
condizioni nuove il rapporto uomo-strumento, la dove uno strumento non € mai soltanto un mezzo per vedere
e conoscere il mondo, ma anche un modo storicamente vincolante di vederlo e di conoscerlo. Michel
Foucault, nella seconda meta degli anni ’ 70, da al concetto di dispositivo un senso e un significato connesso
con lerelazioni e le strategie di potere. Non piti 0 non solo uno strumento, dunque, ma una condizione

dell’ esistenza storico-social e basata su quel nesso trarelazioni di potere e stati di dominio che egli
sottolineera negli ultimi anni della sua vita. Nel 1990 esce il libro di Jonathan Crary, Tecniche

dell’ osservatore. Visione e modernita nel XIX secolo (Einaudi, Torino 2013) che riconduce i temi

dell’ osservatore e del dispositivo alla questione ottica.

Il temadei dispositivi ottici, in un mondo in cui, come dice Sherry Turkle, slamo insieme ma soli, continua a
evocare, nonostante tutto, ancora oggi, i miti della cavernadi Platone e di Narciso e leimmagini della
finestra albertiana e della camera oscura grazie a cui si gioca il rapporto tra filosofia e sapere visuale. I
sapere visuale € una sorta di dannazione dellafilosofia. Le idee di Platone non sono visibili eppure laradice
grecache davitaallaparolaidea haache fare conil visibile. Se, come dicono Deleuze e Guattari, lafilosofia
e il sapere che crea concetti, questi sono visibili oppure si danno soltanto come parole? Esistono |e immagini
concettuali, cosi come vi sono i personaggi concettuali? Parafrasando Vico, si potrebbe forse azzardare che
lavisibilitade concetti dipende daquel limite degli esseri umani che é stato pero trasformato in vantaggio.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




396 La filosofia come sapere visuale




