
 

Bayo Akomolafe, Afrocene e futuro 
Fabrice Olivier Dubosc
17 Maggio 2023

Bayo Akomolafe, è un filosofo di origine nigeriana che appartiene a quella nuova generazione di
intellettuali transnazionali che attingono alla ricchezza di un’eredità culturale ibridante e animata che
intreccia i contributi più vitali del pensiero postumanista e neomaterialista immaginando un diverso rapporto
con il pianeta, il tempo, il potere. 

Dipinto di Victor Brauner (Piatra Neam?, 1903 – Parigi, 1966). 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bayo-akomolafe-afrocene-e-futuro
https://test.doppiozero.com/fabrice-olivier-dubosc


Bayo ha coniato il termine Afrocene come risposta all’impoverimento insito nel termine Antropocene, una
parola che mette al centro del problema ma anche delle soluzioni un “noi” umano, un’eccezionalità della
specie, l’Anthropos – l’“umano” – come culmine evolutivo oggi risuona con un’idea obsoleta di un Sé
tristemente confinato nella coscienza individuale e nella sua supposta superiorità.

L’idea che gli umani siano una specie stabile e affidabile risulta piuttosto problematica. Se iniziamo a
sconfinare e a pensare il mondo al di là delle categorie e delle pratiche che evidenziano bisogni difensivi di
identità e stabilità, di soluzioni finali e corpi stabili, è l’idea stessa di una supposta eccezionalità della specie
che non funziona. Lo dimostra lo stato del mondo. E, forse, riconoscendo di essere una specie mostruosa si
aprirebbero nuove strade là dove “le cose si snodano e sconfinano”. 

Dipinto di Victor Brauner (Piatra Neam?, 1903 – Parigi, 1966). 

Akomolafe sostiene che l’“umano” più che un corpo o una specie è una “postura”. 

Il suo Afrocene ci invita a tornare a, o meglio a inventare una postura a-dualista, in cui la sorgente è
indeterminata e si situa unicamente in un’apertura profondamente relazionale che trova forma
nell’emergente. 



In altre parole, ci invita a uscire da una monocultura percettiva, a “crescere occhi sulla schiena” e a guardare
il mondo dai margini periferici della visione. L’Afrocene non indica il ritorno a Madre Africa ma il ritorno a
una postura diversa, decentrata – non a un luogo, ma a una danza, a un movimento del possibile che implica
una pluralità di mondi e di sguardi.

Dipinto di Victor Brauner (Piatra Neam?, 1903 – Parigi, 1966). 

Il concetto contemporaneo di “umano” nasce da quella dimensione dell’illuminismo che si pensava appunto
culmine della ragione e universale, da quello sguardo che nel sapere enciclopedico coltivava l’ordine delle
categorie e delle gerarchie e – ogni volta che aveva a che fare con lingue, saggezze e campi percettivi di cui
nulla poteva sapere – costruiva insieme all’“umano”, le figure dei “non umani” o dei “meno umani”.
Intrecciandole a volte con l’esotica figura idealizzata di un “buon selvaggio”, icona di un’innocenza pre-
adamica perduta.

Il peso di questa nomenclatura gerarchica, particolarmente significante nella storia della schiavitù ci abita
ancora. L’Afrocene che ci propone Akomolafe, è invece una raccolta di citazioni dislessiche dove c’è posto
per il mostruoso, l’ibrido, l’indeterminato, le risorse esiliate, ciò che ancora non conosciamo in quanto
emergente ed estraneo a ogni temporalità lineare. Un catalogo pieno di citazioni che sarebbe forse piaciuto a
Walter Benjamin.



Wengheci Mutu (Nairobi 1972).

Ovviamente questo sguardo sull’intreccio e sulla diffrazione mostruosa che apre cesure nella linearità anche
dal punto di vista percettivo ha un rilievo estetico che emerge a più riprese nella storia dell’arte in diversi
contesti, il più noto dei quali è la fascinazione cubista di Picasso e Braque, ma anche di Max Ernst,
Modigliani e altri per l’arte africana. 

Penso anche alla ricerca percettiva ed esoterica del surrealista Victor Brauner in cui il tema della complessità
relazionale tra umano e non umano sembra affine alla ricchezza afrocenica di cui parla Akomolafe e anche
all’epistemologia e ontologia prospettivista amerindiana. 

Nel surrealismo in particolare più che l’adozione/appropriazione di alcuni aspetti formali degli oggetti
africani gioca la possibilità che una diffrazione perturbante generi associazioni immaginative apparentemente
arbitrarie eppure abitate e abitanti, un restituire insomma all’immagine una portata ulteriore, un’attivazione
volta a uscire dalla mono-sensorialità.

Non a caso già Merleau-Ponty, il grande fenomenologo francese, scriveva: “La forma degli oggetti non è il
loro contorno geometrico, ma ha un certo rapporto con la loro natura propria [oggi diremmo ‘con la loro
agentività’] e, mentre parla alla vista, parla a tutti i nostri sensi (…) La percezione sinestetica è la regola e, se
non ce ne accorgiamo, è perché il sapere scientifico rimuove l’esperienza, perché abbiamo disimparato a
vedere, a udire, e, in generale, a sentire…”



Shiva Ahmadi (Teheran 1975)

Oggi le rappresentazioni artistiche che parlano dell’intreccio mi sembrano sovente meno perturbanti, meno
forza di rottura e più mercato. Quelle a temi afrofuturisti intrecciati con l’ecofemminismo, pur interessanti,
sono già in parte discorsive. Tuttavia è interessante notare che una certa cifra stilistica in cui l’origine non è
certamente la supposta purezza della “bianchezza” è per molti versi transnazionale. Basta cogliere l’aria di
famiglia che esiste tra l’artista kenyota Wangheci Mutu e l’iraniana Shiva Ahmadi.

Queste esplorazioni del campo metabolico del divenire (e delle sue protesi temporali) che inviterebbero a una
postura percettiva sovente ricadono nel pot pourri rappresentativo mainstream (si pensi al dilagare dei funghi
nelle biennali e nelle installazioni). 

La rapida adozione di tali nuovi codici rappresentativi sembra anestetizzare il loro stesso invito ad ampliare i
nostri di campi percettivi, a cogliere l’ordinario nello straordinario e lo straordinario nell’ordinario.

Difatti nell’universo composito e ricchissimo dell’arte africana contemporanea (che andrebbe illustrata ben
altrimenti che con un paio di immagini) sovente di africano c’è ben poco! C’è invece quella capacità di
invenzione che presuppone un rapporto più felice con quell’intreccio di indeterminazione e relazionalità che
secondo la fisica quantistica costituisce la elusiva sorgente stessa della realtà… 

Mentre l’Antropocene sollecita azioni umane immediate, raccontate da decenni come “risolutive”, per evitare
il suicidio della specie, l’Afrocene indica semmai cure palliative per la modernità mentre si propone di
esplorare nuove opportunità nelle pieghe, nelle crepe, nelle rovine del capitalismo. E in queste crepe coltivare



nuove forme percettive in un ritorno radicale all’immanenza, come dimensione del “passato a venire” che ha
radici profonde nell’esperienza sinestetica o multisensoriale primaria dell’umanità e del vivente. 

È in queste che Bayo chiama /Cracks/ (crepe/fratture) – traducendo così il termine félures di Deleuze – che si
manifestano le tensioni territoriali, le intensità sotterranee che generano linee di fuga verso l’altrimenti. A
loro modo le crepe sono potenti dispositivi politici che raccontano di un potenziale trasformativo pur nel
rischio che tutto resti immutato, malgrado le migliori intenzioni. E tuttavia le crepe sono dimensioni
perturbanti, “tensioni potenti nel tessuto di ciò che ci appare familiare Invitano a qualcosa di diverso dalla
ricerca di giuste soluzioni, o dal cercare vittoria sui nemici. Invitano a un postattivismo e all’assunzione di
rischi e pratiche inedite che consentano di affrontare le crisi contemporanee.”

Cane a due teste, Congo XIX secolo, British Museum.

Per Akomolafe tutto ciò ha una dimensione estetica cruciale. In Black Lives Matter but to whom un recente
saggio sulle politiche fuggitive pubblicato dall’Othering and Belonging Institute dell’Università di Berkeley
per cui è “provocatore residente” Bayo affronta la questione a partire dalla questione della restituzione dei
famosi bronzi del Benin, un insieme di manufatti di inestimabile valore, razziati da una forza militare
britannica nel 1897 dopo il saccheggio dell'antico Regno del Benin (nell'attuale Nigeria) e successivamente
vendute ai musei tedeschi di Berlino, Amburgo, Stoccarda e Colonia. 

In seguito agli sforzi di attivisti caparbi e coraggiosi come Mwazulu Diyabanza – “la diga del diniego
occidentale, un tempo risoluto, ha ceduto il passo a un cambiamento radicale nell'opinione pubblica, che ha
spinto la Germania a dichiarare, già nel 2021, che avrebbe restituito in modo permanente una collezione di
valore inestimabile alle istituzioni nigeriane.” Nel dicembre 2022, alcuni di questi bronzi sono arrivati in
Nigeria. Racconta The Guardian:

“Poco dopo l'ora di pranzo di martedì, il ministro degli Esteri tedesco, Annalena Baerbock, ha restituito uno
degli oggetti più spettacolari nelle mani guantate del ministro della Cultura della Nigeria, Lai Mohammed.

https://belonging.berkeley.edu/black-lives-matter-to-whom


una maschera pendente in miniatura della prima regina madre Iyoba, che era stata saccheggiata dalla camera
da letto dell'ultimo Oba indipendente”.

Akomolafe racconta come i bronzi del Benin tornati in Nigeria verranno esposti in un nuovo padiglione a
Benin City, progettato dall'architetto ghanese-britannico David Adjaye e cofinanziato dalla Germania con 4
milioni di euro. Una ricerca sommaria dei termini del nuovo accordo mette poi in luce che il nascente Edo
Museum of West African Art, “era il risultato finale di una serie di trattative tra soggetti interessati in Nigeria
(sotto il nome di ‘Legacy Restoration Trust’) e una rete di curatori di musei europei, tra cui il British
Museum, che ha messo a disposizione risorse per contribuire a realizzare il sogno di un nuovo rinascimento
africano.”

La “restituzione”.



Tanto valeva – aggiunge Bayo – spostarli da un deposito o da un museo tedesco all’altro perché trasferendo
gli "oggetti" dai musei tedeschi a un nuovo museo finanziato in buona parte dalla Germania, “le autorità
tedesche hanno inavvertitamente rivelato che gli oggetti sarebbero rimasti prigionieri dei regimi visivi del
moderno mondo industriale.”

Le immagini virtuali del museo a venire, come una sorta di sogno erotico afrofuturista, ritraevano bambini
felici che fissavano i pezzi rimpatriati – ora finalmente tornati a casa – “dietro teche di vetro a proteggerli
ontologicamente dall'infiltrazione del tatto.”

Di fatto, qualcosa viene sempre escluso nel modo in cui il mondo continua a riprodurre egemonie e in cui la
stessa giustizia diventa sovente un esercizio concertato di esclusione di altre possibilità ontologiche del
vivere e del morire. 

occludendo le storie che flirtano con la scandalosa possibilità che i "Bronzi del Benin" non siano e non siano
mai stati "oggetti".

Come già accennato per Akomolafe l’Afrocene ha a che fare con crepe che “piangono la perdita di relazioni
situate che non potrebbero mai essere sostituite dal trasferimento di immagini all'interno della stessa
economia morale.” 

L’estetica afrocenica per Akomolafe, attraversando i lutti e le sfide imposte dalla storia, immagina un
percorso di profonda decolonizzazione estetica quasi un disapprendimento delle sue formattazioni percettive,
analoga a quella neuro-indeterminazione che precede il binarismo tra neurodiversità e neurotipicità. La
nerezza invitata a sperimentare altre forme percettive per immaginare una politica dell’altrimenti “un'estetica
senza oggetti o soggetti fissi, un'apostasia ontologica”.



Shiva Ahmadi (Teheran 1975).

Le foto di Phyllis Galembo sulle maschere usate nelle danze cerimoniali dell’Africa occidentale e nel
carnevale haitiano esprimono qualcosa di questa postura dell’intreccio con il non umano, che quanto meno
allude a pratiche percettive che propiziano “madeleine” proustiane radicate in un tempo profondo che
precede la memoria individuale. E tuttavia, come già accennavo, è facile cadere in una sorta di fascinazione
“africanista” più che coltivare le “nostre” inedite pratiche indigene di shape-shifting, per frequentare il
mutaforma che la vita ci impone.

A proposito dell’agentività degli oggetti africani e del nostro riduzionismo estetico, Bayo cita un lungo un
articolo di Killian Fox sull'Economist dell'aprile 2020, che commenta una ricerca sui curiosi fenomeni di
infestazione registrati dal personale del British Museum. Sincronicamente, l’articolo viene pubblicato proprio
all’inizio del lockdown pandemico, proprio quando il mondo stava iniziando a sperimentare tutta la forza di
risposta di un pianeta abusato, improvvisamente più vivo, più agile, più intelligente di quanto dato dai
formati dell'immaginazione moderna 

Fox racconta di sfere fluttuanti, di cali improvvisi della temperatura in una stanza che ospita determinate
sculture, di porte saldamente sprangate che si aprono da sole. Di riflessi inquietanti nelle teche degli artefatti
esposti. Le guardie notturne del museo, anche se abituate a queste bizzarrie e alla sensibilità di alcuni
visitatori a volte rimangono esterrefatte di fronte ai gemiti, alle musiche, ai movimenti notturni,
all'inspiegabile irrequietezza dei 9 milioni di "oggetti" affidati alle loro cure, Scrive Fox:

https://www.economist.com/1843/2020/04/28/are-ghosts-haunting-the-british-museum


L’ontologia delle teche.

“Anche senza visitatori, il museo non è mai completamente silenzioso. L'edificio principale, che risale agli
anni Venti del XIX secolo e da allora è stato ampliato e riconfigurato, è pieno di scricchiolii, come sono soliti
fare i vecchi edifici. L'aria condizionata ronza. Le porte sferragliano. Le brezze improvvise sibilano dietro gli
angoli e nei vani degli ascensori. Quando le guardie di sicurezza si muovono tra le 94 sale aperte al pubblico,
lungo il labirinto di uffici e passaggi nel retrobottega e nella fitta rete di magazzini sotterranei, vengono a
conoscenza dei suoni più intimi dell'edificio: scricchiolii e gemiti, soffocati durante l'orario di apertura,
possono diventare sconcertanti di notte. Le guardie sono abituate a questi disturbi. Ma ogni tanto una
pattuglia si imbatte in un rumore, in un lampo di movimento o semplicemente in un improvviso brivido nella
bocca dello stomaco, che ferma anche i veterani più incalliti.”

L’articolo reperibile on line è ricchissimo di storie che seguono questo avvincente incipit. La preferita di
Bayo è quella di un feticcio pieno di chiodi – un cane congolese a due teste – che ha fatto ripetutamente
scattare l'allarme antincendio nel padiglione nel momento in cui lo si indica con il dito. Storie che ci fanno
pensare che le nostre categorie non sono bastate a depotenziarli e che gli oggetti stessi potrebbero avere
un’idea ben diversa dalla nostra di cosa significhi “restituzione”.

Forse l’appercezione nasce da questo dialogo, anche quando anestetizzati dalle forme famigliari qualcosa di
perturbante può svegliaci dal torpore. 

Forse sono gli oggetti stessi che ci chiedono di attivare nuove pratiche percettive, di ascoltare il linguaggio
perturbante delle cose, forse l’idea di arte come pratica collettiva più che a oggetti e rappresentazioni sta
cambiando anch’essa forma, invitandoci a esplorare in prima persona quali pratiche aprano a una più ampia
estetica relazionale a un’estetica “debole” (in un senso analogo a quello in cui Walter Benjamin parla di
“messianesimo debole”), orientata non più agli oggetti ma al processo. Per esplorare nuove forme di potere
“nelle crepe” ce per aprire a una politica dell’altrimenti in fuga dai circoli viziosi di questa fine modernità.

La traduzione italiana di Queste terre selvagge oltre lo steccato” pubblicato da Exòrma è in libreria dal 5
maggio 2023.



Bayo Akomolafe dialogherà di filosofie diasporiche insieme a Susanna Mati alla Fondazione Feltrinelli a
Milano  il 19 maggio dalle 17.30 alle 19.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





