DOPPIOZERO

|| lato oscuro dell’ empatia

Andrea Pinotti
29 Maggio 2023

Essere empatici. Pit che un invito o un auspicio, un dovere, un imperativo categorico. Frai vari diktat che
periodicamente e freneticamente si susseguono nel mainstream del discorso culturale, questo comando a
mettersi nei panni degli altri — nelle loro scarpe o nellaloro pelle, come preferiscono dire rispettivamente gli
inglesi ei francesi — sembra particolarmente longevo e resistente. Correvail 2006 (un’erafa, se misurata con
il cronografo delle mode), e Barack Obama, rivolgendosi agli studenti della Northwestern University di
Chicago, lamentava un “empathy deficit”: “In questo paese si parlamolto del deficit federale. Ma credo che
dovremmo parlare di pit del nostro deficit di empatia: 1a capacita di metterci nei panni di qualcun altro, di
vedere il mondo attraverso chi e diverso da noi, il bambino che hafame, I operaio in cassaintegrazione,
I'immigrata che pulisce la tua stanza nello studentato”.

Daallora abbiamo assistito a varie repliche, sotto varie forme (nella psicologia e nella pedagogia, in eticaein
politica), di questo riferimento al bisogno di essere empatici. E anche a un suo significativo ampliamento
oltre lasferadel rapporti interpersonali fraesseri umani. Lo confermano in maniera paradigmatica due libri
specificamente dedicati a tema—afirmal uno di Jeremy Rifkin, I'altro di Frans de Waal —, usciti in
simultaneatre anni dopo il discorso del presidente statunitense. Nel primo, La civilta dell’ empatia (tradotto
in italiano nel 2010 per Mondadori), I’ economista americano preconizzail sopravvento dell’ homo
empathicus sull’ homo homini lupus come |’ unica possibile soluzione alla esiziale inclinazione

all’ autodistruzione dell’ umanita: «Laciviltadell’empatia e alle porte. Stiamo rapidamente estendendo il
nostro abbraccio empatico al’intera umanita e a tutte le forme di vita che abitano il pianeta. Mala nostra
COrsa verso una connessione empatica universale e anche una corsa contro un rullo compressore entropico in
progressiva accel erazione, sotto forma di cambiamento climatico e proliferazione delle armi di distruzione di
massa. Riusciremo ad acquisire una coscienza biosferica e un’ empatia globale in tempo utile per evitareil
collasso planetario?».

Nel secondo, L’ eta dell’ empatia (uscito in italiano per Garzanti nel 2011), il primatologo olandese propone di
considerare due accezioni del termine “age’ nellalocuzione “age of empathy”. La primaérivoltaa nostro
presente, che sarebbe caratterizzato a suo parere da una generale presa di coscienza del fatto che “I’ avida
ingordigia é out, I’empatia éin”. La seconda abbraccia invece la vertiginosa scala temporale dell’ evoluzione
delle specie: I’empatiaumana s collocherebbe al’ ultima (per ora) stazione di una lunghissima storia
evolutiva pre-umana che mostra come gli skills empatici — essere in grado di sintonizzarsi con i membri di un
gruppo, di coordinare le attivita comuni, di prendersi cura degli individui fragili — siano stati e continuino a
essere competenze sociali fondamentali per la sopravvivenza e |’ adattamento di molte specie animali. 11
ricorso a un’ abbondanza di esempi (riguardanti non solo le scimmie antropomorfe, ma anchei delfini, gli
elefanti, gli ippopotami, i pesci, i gatti ei topi) sostiene |’ argomento per cui noi esseri umani saremmo capaci
di empatiainnanzitutto perché lo &I’ animale che siamo stati e che sopravvivein noi.

Nel loro approccio eco-empatico, Rifkin e de Waal sono perfettamente complementari e circolari: se

guest’ ultimo guarda all’ indietro lungo la catena evolutiva per rintracciare gli incunaboli pre-umani della
disposizione empatica, il secondo guardain avanti, all’ unico futuro per lui possibile per il pianeta, quello
empatico universale, che ci possiamo garantire solo recuperando e rilanciando proprio quel passato animale,
per estenderlo alla biosfera nella suatotalita.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-lato-oscuro-dellempatia
https://test.doppiozero.com/andrea-pinotti

Facciamo un passo avanti, nel decennio successivo. Siamo a meta degli anni Dieci del nuovo millennio, e
I"imperativo categorico dell’ empatia stringe una santa alleanza con le nuove tecnologie digitali, in particolare
guelle immersive rese possibili dalla Realta Virtuale. Registi e artisti visuali di consolidatafama
internazionale fanno il salto nel nuovo medium sintetico: nel 2017 Algjandro Iiarritu presentaa Festival di
Cannesil suo Carney Arena. Virtually Present, Physically Invisible: una sortadi polittico, in cui il segmento
fruibile con caschi VR ti teletrasporta per sei minuti nel deserto ai confini fraMessico e USA, in mezzo aun
gruppo di migranti sudamericani che cercadi attraversare illegalmenteil confine e viene intercettato dalle
guardie di frontiera. Solo sei minuti, che sembrano perd durare ore: un tempo dilatato in cui ti senti
visceralmente coinvolto nell’ odissea della speranza, nel pericolo dellatraversata, nella minacciadel fucili a
pompa. Nello stesso anno, Kathryn Bigelow si converte al virtuale con il suo documentario The Protector.
Walk in the Ranger’ s Shoes, per trasferirti nel Garamba National Park nella Repubblica Democratica del
Congo, e coinvolgerti nel pattugliamento di una squadradi ranger che combattono quotidianamente per
difendere gli elefanti dai bracconieri. Sempre sul tema elefanti: nel 2019 Ai Welwel realizza Omni, un’ opera
in VR che combina due video — Displaced Working Elephants in Myanmar e Rohingya Refugeesin
Bangladesh —, offrendo a suo pubblico un’ esperienzaimmersiva nello sradicamento (tanto animale quanto
umano) che va a braccetto con un comune destino di sfruttamento.

Perché questo abbandono del medium filmico tradizionale e questa conversione agli ambienti virtuali a 360°?
Larisposta € una sola: empatia. Invece di mostrarti una situazione di crisi umanitaria mettendoti davanti allo
schermo di un cinemao dellatv, ti portano dentro la scena, per farti diventare parte integrante della stessa. Lo
ha detto con una formula definitiva un altro autore passato dai videoclip adlaVR, Chris Milk: questa
tecnologia € l1a“ ultimate empathy machine”. Lui | ha sfruttata girando dei documentari VR per le Nazioni
Unite: Clouds over Sdra (2015), che ti immerge nel quotidiano di una ragazzina siriana dodicenne in un
campo rifugiati in Giordania; Waves of Grace (2015), cheti faincontrare Decontee Davis, una giovane
liberiana sopravvissuta all’ epidemia di Ebola; My Mother’ s Wing (2016), che ti presenta una madre che ha
perso due figli nella Strisciadi Gaza. La sceltadi convertirsi al VR €, almeno nelle intenzioni
programmatiche, politica: mostriamo queste opere ai potenti dellaterra (Milk stesso lo hafatto a World
Economic Forum di Davos), facciamo appello allaloro empatia, cosi che cambieranno la policy
internazionale su migranti erifugiati (s veda sul temail bel lavoro di Francesco Zucconi, Displacing
Caravaggio: Art, Media, and Humanitarian Visual Culture, uscito per Palgrave nel 2018).

Al diktat “empatia’ si unisce dunque in abbraccio solidale il diktat “immersione’: tutto oggi, S sa, deve
essere immersivo: ladidattica, i concerti, i musel, le mostre d' arte, I’ archeologia, i videogiochi. I
decentramento del Sé proposto dall’ atteggiamento empatico (svestirsi dei propri panni per mettersi in quelli
dell’ altro, assumere la sua prospettiva sul mondo, grazie a quel che appunto viene definito “perspective
taking”) si rispecchia nel decentramento spazio-temporale promosso dalla bilocazionein VR: sei nellatua
stanza, comodamente installato sulla tua sedia ergonomica da gaming in modalita “ safe zone”, e a contempo
ti trovi a empatizzare con i diseredati in Messico o in Congo o in Bangladesh.

Vi e tuttavia un’ equazione che sottende, in maniera pit 0 meno surrettizia, questo abbraccio: I’ identificazione
senzaresti fra empatia ed empatia positiva. Si da cioe per scontato che essere empatici promuova le nostre
inclinazioni pro-sociali el’atruismo, e che dlafineil generoso “perspective taking” s traduca
immediatamente in un affettuoso “care taking”. Nelle frequenti volgarizzazioni di questa equazione, la
conseguenza che se ne trae sfocia sostanzialmente in una soluzione pit 0 meno a meta fra I’ embrassons-nous
eil finireatarallucci e vino: Empatizzate! E sarete piu buoni. Intanto, le policies nazionali e internazionali
sulla crisi umanitaria continuano a essere quelle di prima...

Fortunatamente, in questi ultimi anni si & sviluppata in controcanto una riflessione che ha puntato ad arginare
guesta semplicistica caricaturizzazione dell’ empatia, esplorandone opportunamente i lati piu oscuri, subdoli e
inquietanti. Se Simon Baron-Cohen (La scienza del male. L’ empatia e I’ origine della crudelta, pubblicato nel
2011 etradotto in italiano per Cortina) aveva sostenuto che I’“evil” nell’ uomo e dovuto a unaforma di
“empathy erosion”, Anna Donise ha controbattuto osservando che “I’ empatia puo essere una preziosa alleata
dellacrudelta’ (Critica della ragione empatica. Fenomenologia dell’ altruismo e della crudelta, il Mulino,



2019).



| Simon

{ Baron-Cohen

f Lascienza

4 del male
L'empatia e le origini

della crudelta




Forse cheil sadico torturatore non deve esser dotato di capacita empatica per capire dove e come piu
efficacemente operare sul corpo della sua vittima? Forse che I’ astuto manipolatore non deve empatizzare con
i percorsi mentali e affettivi della sua mal capitata preda per poterla pit compiutamente manovrare
asservendola cosi alle proprie mire? Forse che tutte quelle opere che ci invitano a una sorta di empatiaforzata
nei confronti di reietti e sciagurati non saranno allafine nient’ altro che delle scorciatoie estetizzanti per
scaricarci comodamente la coscienza, in modo che poi tutto possa rimanere (eticamente e politicamente)
come prima: ho empatizzato, mi sono commosso, ho persino pianto, ho dunque gia fatto la mia parte,
andiamo avanti.

Questo dark side si chiama “empatia negativa’. Lo aveva precocemente identificato ai primi del Novecento
uno dei principali teorici dell’ Einfihlung (letteralmente un “sentire-in”): Theodor Lipps. Male sue riflessioni
sul tema erano state marginalizzate dall’ evoluzione successiva del dibattito, che si sarebbe concentrata a
ribadire da varie prospettive — psicol ogica, psicoterapeutica, pedagogica, etica, estetica, neuroscientifica— il
valore prosociale dell’ empatia positiva. Oggi, molto opportunamente, quella pista trascurata viene ripresa,
rilanciata e approfondita da Stefano Ercolino e Massimo Fusillo in un volume a quattro mani di ampio
respiro e dal titolo inequivocabile: Empatia negativa. Il punto di vista del male (Bompiani, 2022).

Due sono gli assi portanti che strutturano il libro: da un lato, un esame delle componenti teoriche che
informano il concetto di empatia negativa, condotto in una prospettiva interdisciplinare e intermediale;
dall’atro un’indagine di casi di studio esemplari, tratti da ambiti diversi e anche molto eterogenel dell’ ambito
delle arti (letteratura, teatro, melodramma, performance, pittura, fotografia, installazioni, cinema, televisione)
e affrontati non solo in un’ ottica comparativa, ma anche in un costante dialogo e feedback con la dimensione
della concettualizzazione.

Sotto il profilo della definizione concettual e della nozione di “ empatia negativa’, gli autori convocano

un’ ampia letteratura che in questi ultimi anni si € impegnata a ridefinire lo statuto dell’ empatia da un punto di
vista psicologico e neurocognitivo. Ma soprattutto risalgono a quella stagione particolarmente feconda dell’
Einfihlungstheorie che si é sviluppatain Germania fra la seconda meta dell’ Ottocento e il primo decennio
del Novecento, grazie ateorici come Robert Vischer eil giacitato Lipps. Pur nella diversita degli approcci
(pit somatico il primo, piu spiritualistail secondo), entrambi condividono I’ idea secondo cui I’ empatia puo
declinarsi non solo come consonanza della propria condizione psicofisica e costituzione vitale con uno stato
di cose 0 unarelazione intersoggettiva, ma altresi come dissonanza, conflitto e dissidio. E ammettono che, da
guesto punto di vista, il nostro rapporto con gli oggetti sia strutturato secondo quelle stesse dinamiche che
regolano le nostre interazioni con altri soggetti: che sia cioe possibile (altro aspetto poi marginalizzato nella
ricerca successiva) unavera e propria empatia oggettuale.

E, questo, un punto cruciale, che Ercolino e Fusillo recuperano e amplificano, proprio in relazione a rapporto
che intratteniamo con le opere come quasi-soggetti: leggendo un romanzo, guardando un film o una serietv,
€ possi bile empatizzare non solo con un personaggio (rappresentante, nell’ opera, dell’ Altro umano), ma
anche con una situazione, un’ ambientazione, uno stile, un tono emotivo, una tessitura affettiva dell’ opera.
Che puo assumere la marca spiazzante del negativo. Si perviene cosi a una definizione di tale esperienza:
“L’empatia negativa e un’ esperienza estetica consistente in un’ empatizzazione catartica di personaggi,
figure, performance, oggetti, composizioni musicali, edifici e spazi connotati in maniera negativa e seduttiva
in modo disturbante, o che evocano una violenza primaria destabilizzante, capaci di innescare una profonda
angoscia empatica nel fruitore dell’ operad’ arte, di chiedergli insistentemente di intraprendere unariflessione
morale, e di spingerlo ad assumere una posizione etica’. Se |’ empatia estetica positiva si allinea solidale con
la disposizione morale, quella negativa dischiude un dissidio fral’ adesione a personaggio eI’ alontanamento
da esso, provocato dal fatto che non possiamo sintonizzarci sui suoi atti e sulle sue motivazioni.

Poste queste basi, gli autori dipanano nei capitoli successivi una serie di scrupolose andlisi di cas di studio, a
testare |e premesse teoriche. Incontriamo cosi, nel capitolo secondo (dedicato allaletteratura), i Miserabili,
Lolita, e soprattutto Le Benevole di Jonathan Littell; nel capitolo terzo (rivolto ala dimensione performativa
in senso lato), il teatro di Milo Rau, Medeain Euripide e nelle sue svariate reincarnazioni, Deafman Glance



di Robert Wilson, il melodramma con Wagner e Verdi, I’ inquietante performance eseguita da Marina
Abramovi? alla GalleriaMorradi Napoli, il Teatro delle Orge e dei Misteri di Hermann Nitsch; nel capitolo
quarto (che ruota attorno all’ empatia nelle arti visive e in architettura), il Caravaggio del Martirio di san
Matteo, ma anche la polarita di figurativo/astratto; nel capitolo quinto (che si divide frafotografiae
installazioni), i grandi formati di Andreas Gursky, gli scatti di Nan Goldin, X Portfolio di Robert
Mapplethorpe, | Sette Palazzi Celesti di Anselm Kiefer. L' ultimo capitolo indagail tema dell’ empatia
negativa nel medium dell’immagine in movimento: a una considerazione della questione relativa
all’immedesimazione nel “ cattivo” segue un esame del Nastro bianco di Michael Haneke per il cinema, e di
Breaking Bad per le serie televisive.

Il catalogo non € questo: nel senso che quanto ho appena elencato, che giadi per sé sarebbe un menu molto
ricco, éin realta solo unalista parziale di una costellazione molto pit ampiadi autori e opere evocati da
Ercolino e Fusillo, che si premurano di premettere a ogni capitolo dedicato a un medium specifico una
sezione introduttiva che calai fondamenti teorici generali affidati al primo capitolo nella specificita mediale
di voltain volta presain esame.

Grazie a questo libro possediamo ora uno strumento prezioso per correggereil tiro riguardo a un concetto,
quale quello di empatia, che come pochi altri si e inflazionato in questi ultimi vent’ anni, diluendosi nella
retoricadel “vogliamoci bene”. Grazie a questo libro siamo trattenuti dall’impulso di buttare il bambino
empatia con |’ acqua sporca, perché ne riscopriamo la complessita, le sfumature, le interne tensioni, il suo lato
oscuro finalmente condotto in piena luce. E lo riscopriamo attraverso le arti eil loro punto di vista esemplare
sul male.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ILVHNOOS OINOLNNA

| (]

o L e T

vdlD §

e

VNV1100

FUSITLLO

EMPATIA
NEGATIVA

NO ERCOLINO

I'M O

IL PUNTO DI VISTA
DEL MALE



