DOPPIOZERO

Una filosofia ddl'inno

Corrado Bologna
8 Giugno 2023

Con un’immagine stupenda, tipicadel suo stile di intensa metaforicita, nelle Confessioni (X111 9, 10)
Agostino definivalocus|...] qui non est locusil Nonluogo dello spirito, il Nondove che solo & davvero
«nostro», dove infine trova pace I'inquietudine del continuo ricercare nellaregio dissimilitudinisin cui siamo
perduti (requies nostra locus noster). Con lo stesso emblema spaziale uno dei piu sottili agostiniani laici della
contemporaneita, Andrea Zanzotto, dichiarandolo «avverbio» ha chiamato Gnessuldgo quel Nonluogo ove
dimoralapoesia(«...elapoesianol’ein gnessunalengua/ in gnessun logo — fursi»; «Ed € cosi cheti senti
nessunluogo, gnessulégo (avverbio) / [...] gnessuldgo / mai a gnessul0go e equivalente», || galateo in bosco,
1978). 11 Nonluogo € anche un Nonlégos «veniente di |a dove non é scrittura[...] né“grammatica’: luogo,
alora, di un logos che resta per sempre “erchomenos’, che mai si raggelain un taglio di evento, che rimane
quas “infante” pur nel suo dirsi, che € lontano da ogni trono» (Filo, 1976).

Cio che Antonio Prete ha battezzato pensiero poetante non prende formadi parolain un “dove’ einun
“quando”. Rimane sempre «veniente», erchomenos. E «la parolache non ¢’ &, 0 non ¢’ & ancora»: questa
definizione perfetta viene applicata al’inno, e anche a pensiero, in un libro frai piu originali che lafilosofia,
lalinguistica, I’ antropologia, lastoriadelle idee e della letteratura ci abbiano offerto negli ultimi tempi,

I’ opera prima della giovanissima Nicoletta Di Vita, apparsa nella collana La quarta prosa di Neri Pozza
diretta da Giorgio Agamben. Nellalettura appassionata e aguzza di |1 nome e la voce, dove lo stile di
pensiero si traduce performativamente in stile di espressione, affilatalama d’ acciaio, I'inno e figuradella
filosofia e della poesia: «aperturaprimaal dire», «luogo in cui il linguaggio sembra guardare verso se
stesso», «luogo dell’ emergere dellavoce». 1l flatus vocis si dischiude in cercadella Parola, le daenergiae
slancio, come il soffio dell’ enthousiasmds divino gonfiandole le vesti solleva laleggerissima Danzatrice di
Pompei, in copertina. E la parola «quasi “infante”» di Zanzotto, alito della misteriosa pantera dei bestiari
antichi di cui andava a caccia Dante nel De vulgari eloquentia (I 16, 1), redolentem ubique et necubi
apparentem: ovungue ne cogliamo il profumo, e in gnessul0go essa appare, s manifesta.

Leggendo questo libro bellissimo e molteplice intitolato all’inno, mapiu in largo dedicato ale radici del
pensiero e della parola poetica, sl comprende meglio perché la poesiavolgare, sbocciata con il chantar dei
trovatori traboccante di fin'amors, € anzitutto esperienza della parola che scaturisce e canta nellalingua
«quas “infante”», dando voce e senso al mondo: «L’uomo € il solo che possa non soltanto rendersi conto ma
anche sempre rendere conto delle cose. Di queste non € soltanto messaggero, ma portavoce. [...] 1| cosmo
puo esprimere la propria divinita perché I’uomo articolail suo linguaggio». La parola che coglieil pensiero
nel nascere e nel primissimo cercare espressione linguistica e un Inno alla Gioia, al Joy d Amor. Come
ricorda finemente Nicoletta Di Vita, il De vulgari eloquentia (I 4, 3-5) proclamadltresi, e con forza: «la
prima parola che ha fatto risuonare lavoce di Adamo, il primo parlante, poté essere solo il nome di Dio, El».
«E assurdo e orribile», esclama Dante, «pensare che qual cosa sia stato nominato dall’ uomo primadi Dio». La
locutio prima dell’ uomo, inno sgorgato dalla Gioia (a gaudio) per |’ essere entrato nella creazione, € dunque il
nome di Dio: «il mito dell’ origine divina del linguaggio, ovvero dell’ origine divinadei primi nomi»,
attraversala civilta occidentale. Quella parola primafu ed € espressanel “caso” vocativo, di cui Giorgio
Agamben haindividuato «la centralita per unateoria dellavoce»: un “caso” che esige indipendenza, «spazio
separato e autosufficiente», giacché si da come semplice nome, «come il mero darsi di quel nome, a di ladi
ogni relazione con i costituenti dell’ enunciato proferito».


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/una-filosofia-dellinno
https://test.doppiozero.com/corrado-bologna

Puro nome, mera nominazione di Dio, ossia della cosa non nominabile che per miracolo “prende luogo” nella
parola: il divino, e anche il mondo, varcano cosi la soglia dellainnominabilita, si fanno dicibili, si
trasformano in linguaggio che articola larealta, le danome. Ed e I’ atto essenziale del nominare, la
nominazione senza nome, che «lasciavenire la cosa alaparola». In questi termini Nicoletta Di Vita offre una
trale piu alte definizioni del pensiero poetante che io conosca: appunto, lasciare che la cosa “ venga” alla
parola. Trovo sintomatico che filosofi e poeti additino con identico gesto I’ atto creativo della pura
nominazione: una poetessa anche lei alla sua opera prima, Simona Mancini, vincitrice in questi giorni del
premio di Poesia AlmaMater — Violani Landi, in Di nuda madre (peQuod, Ancona 2023) scandisce come
una punta di diamante la medesima idea, con parole quasi identiche: «Poesia & battesimo: nominare come se/
fosse la prima volta» (ne ho scritto su Insula europea il 18 maggio 2023).

L’ineffabile trova espressione in quella che Agamben ha nominato potenza-di-non, nell’inciampare fragile e
tenero del linguaggio quale evento in cui s articolalavoce. In poesia come nellamistica, ein amore, la
lingua dell’ estasi raggiunge, negandosi, la vetta estatica del linguaggio. La poesia e la voce mistica chiamano
barbagliare questa esperienza contraddittoria della voce, aperta maincapace di accogliere interamente nel
cuore il soffio «esmesurato». Esso diviene stridio animale, grido erotico e al contempo interminato silenzio
interiore: «drent’alo cor firito, / non se sente de fore». Ed €, ancora e sempre, inno, giubilo, gioia. Cosi nella
fulminea lauda-ballata di settenari di Jacopone: «O iubelo de core, / che fai cantar d’amore! // Quanno iubel
sescalda, / si fal’ omo cantare; / e lalengua barbaglia, / non saque se parlare; / drento no 'l po celare/ (tant’é
granne) €l dolzore. // Quanno iubel ¢’ é aceso, / si fal’omo clamare; / o cor d’amore € apreso, / cheno 'l po
comportare; / stridenno el fagridare/ e non virgogna allore».

Nominare Dio barbagliando e inneggiando significa pronunciare la parola® per la primavolta’, come Adamo
in Paradiso. Questo € il nucleo originario della parola poetica, che realizza «I’irrompere del nome nel caos
dell’innominato» (la mirabile formula é di Hans Blumenberg, ricordato dalla Di Vita). E qualcosadi vicino a
cio che Roberto Bazlen, per tradurre Erstmaligkeit, chiamava la primavoltita, cosi come Walter Benjamin
parlava di Einmaligkeit, unavoltita. In prospettiva storicistica Angelo Brelich, nell’ Introduzione alla Storia
dellereligioni (1966), riconobbe che il mito «fonda» larealtd, dandole senso e impedendo che il mondo
travolgail soggetto nella sua sperimentazione delle cose: «I miti fondano le cose che non solo sono come
Sono, ma devono esser come sono, perché cosi sono diventate in quel lontano tempo in cui tutto si € deciso.
[...] Il mito, dunque, non spiega, per un bisogno intellettuale, le cose[...], male fonda, conferendo loro
valore».

Su posizioni diverse dallo storicismo, ma che si sono nutrite anche del pensiero di Ernesto de Martino,
Nicoletta Di Vita definisce il mito «in senso proprio quel fenomeno che strappa un grado di “dicibilita’” aun
altrimenti “indicibile’»: nell’ atto di nominare la cosa il residuale, cid che rimarrebbe non pronunciato e
impronunciabile, estraneo, minaccioso, entranel linguaggio, s articola e cosi viene ri-fondato nel
proferimento mitico. In questo senso «l’inno e lafigura poeticadel momento in cui il linguaggio si confronta
con il mondo. E il mito di ogni filosofia (di ogni atto di linguaggio) di coincidere con lacosachedice. [...] In
guestione € qui non il nome qui e ora, mala nominazione stessa, cioeil fatto di nominare[...]. Non conta
come dico il mondo, conta chelo si possa dire». Nominandolo, il linguaggio fonda miticamente il mondo, 10
chiamaelo assumein sé& elapoesia, formasublime del linguaggio, fiorisce quale tenera, protettiva quanto
pericol osa invocazione e nominazione di un senso, nell’ abbraccio della parola.

Ferdinand de Saussure hariflettuto profondamente sullo «statuto del nome», muovendo dal riconoscimento

di innumerevoli anagrammi nellaragnatela dei versi poetici (nel 1971 Jean Starobinski ricostrui
magistralmente quel lavoro con Les mots sous les mots, tradotto da Giorgio R. Cardona nel 1982, che ora sta
per essere ripubblicato da Quodlibet acuradi Lucia Amara). Negli stessi anni di Saussure, rammenta
NicolettaDi Vita, lo storico delle religioni Hermann Usener, con | nomi degli déi (Gotternamen, 1896)
studiava «il “processo storico-linguistico” che rese possibile, in ambito indoeuropeo, “la nascita delle divinita
personali”», concludendo che «il verbo divino “giace nascosto” nelle cose: e“linguainnominale” che
attende di essere nominata». E Walter Benjamin, nel saggio sullalinguadel 1916, dirache «lalinguadi un
essere e il modo in cui s comunicail suo essere spirituale», cogliendo (commenta splendidamente I’ autrice)


https://www.insulaeuropea.eu/2023/05/18/fare-a-gara-per-tutto-col-lutto/

«il nome della cosa, cioé non il nome che dail soggetto mail nome che, dal fondo della cosa, attende di
essere pronunciatox». Un fitto, coevo intreccio di riflessioni convergenti da parte dellafilosofia, della
linguistica, della storia delle religioni, perimetrail problema della nominazione del dio e dell’ evento del
nome, di cui Saussure colse I'indefinibilitaradicale.

L’inchiestadi Nicoletta Di Vitamuove da Socrate e Platone, dagli Stoici, soprattutto Cleante e Epitteto: ma
presto attraverso le fonti antiche germoglia una vasta meditazione sull’inno in quanto «rimosso, qual cosa che
e stato necessario superare», la parola che “deve venire’, «di cui il filosofo si mette con “coraggio” e
necessita allaricerca», giacché «il nesso tral’inno eil pensiero si presenta anoi come un interrogativo,
qualcosadi irrisolto, di mancato o di dimenticato». Inneggiare, pensare, filosofare, poetare saranno ancora
per Holderlin espressioni di un medesimo gesto mentale. La coincidenzafrainno e parola poetica é esplicita:
«“Inno” eil nome che gli antichi danno al generico, di per séinafferrabile, darsi del linguaggio poetico; e, a
un tempo, eil nome di una precisa configurazione che quel linguaggio assume, fino afars
convenzionae. L’inno contiene cioe in sé una doppiezza che pare essenziale in senso piu esteso che non il
solo genere innodico: I’ambivalenzatra un nucleo sempre imprendibile e incristallizzabile della parola e la
sua necessaria cristallizzazione. Esso € come lasoglia, il momento in cui il sostrato comune della parola
pronunciata e bloccato, prende forma, st mostrain un eidos visibile».

Roberta De Monticelli, presentando nel 1990 la sua straordinaria versione delle Confessioni di Agostino, per
quel libro fondativo dell’ Occidente parlava di una «felicita della mente», nutrita solo da «cio che larallegra»
(Conf., X111 27, 42), edi «unametafisicaal vocativo»: vocativo e I’intero dialogo interiore con un Tu non
esplicitato, e tuttavia sempre nominato, invocato. Di una festosa nominazone senza nome dell’inno, ove «il
nome del dio ein verita assente, e tutto cio che appare € la sua nominazione», parla Nicoletta Di Vita. E
riandando a pensiero di un maestro della linguistica moderna, Emile Benveniste, torna oggi sul «caso
vocativo», nel quale i nomi «compaiono, in certo modo, come semplici nomi, come il mero darsi di quel
nome, a di ladi ogni relazione con i costituenti dell’ enunciato proferito. [...] Non riuscendo mai a coincidere
interamente con un caso, il vocativo sembra agire sul piano dell’ atto proferito precisamente nellamisurain
cui s fa portatore di quello stesso proferimento». In questo modo si cristallizzano in un’immagine dialettica
il “dove’ eil “quando” dell’inno, del sorgere del pensiero nella nominazione senza nome: «l’inno non é
semplicemente il luogo della pronuncia del nome divino, ma quello di un sostare, senza apparentemente
alcuna estrinseca finalita, nel luogo esteso e come indefinito della stessa nominazione».

Il filosofo, al pari del poeta, «chiamale cose alla nominazione», invocandole. Lafilosofiadell’inno, nella
letturadi Nicoletta Di Vita, da vita aun’ elegante, profonda meditazione sul pensiero poetante come
espressione piu intimadellarelazione frale parole e le cose, dunque anche fral’lo e’ Altro. Mi sembra
significativo che il temasu cui Nicoletta Di Vita sta scrivendo dopo I’ uscitadi 1| nome e la voce siaiil
lamento. Giorgio Agamben sintetizza a meraviglianel risvolto di copertina: «I’inno eil lamento sono le
ancora oggi le due vocazioni fondamentali dell’ essere parlante». Emmanuel Levinas, Edmond Jabes, ci
hanno insegnato che il dialogo, I’incontro, € in primo luogo grido, aperturaa Tu, al’ Altro, invocazione
gaudiosa, ma anche lamento. Adamo in Paradiso invoca Dio; Giobbe aDio urlail dolore dell’ universo; Paul
Celanrisillabaper il lettore la parola sottratta al vuoto, «cavata al silenzio» quando il terribile € avvenuto.
Cosi sempreil filosofo eil poetasi addossano il mondo intero, tuttalalinguainvocata adirlo. Tornando alle
genidli, classiche ricerche di Benveniste sui pronomi, NicolettaDi Vitailluminalafunzione centrale,
paralelaal “caso” vocativo, svoltadal tu: «Parlare ala seconda persona, [...] come accade nel caso vocativo,
significa non semplicemente rivolgersi a qualcuno per comunicare o chiedere qual cosa, per chiamarlo o
appellarlo in qualche modo, ma, ogni volta, compiere un atto di linguaggio in cui “ciascun parlante assume
sudi sel’intero linguaggio”, chiama la cosa non come un oggetto ma, in questo senso speciale, in quanto
essa e chiamata nella lingua.

Il primo Tu del poeta éil suo pensiero poetante. Al «solitario campo» dellaMente, e al Pensiero dominante
che «siccome torre» vi giganteggia, Leopardi dedica uno dei Canti piu intensi, tutto al vocativo, dai versi
iniziali, di potenzaimmaginativa cosmogonica («Come solinga é fatta/ La mente miad allora/ Che tu quivi
prendesti afar dimora! [...] /... Siccometorre/ In solitario campo, / Tu stai solo, gigante, in mezzo alei»)



fino alafine, ladoveil Pensiero si trasforma nell’ Amata-Anghelos, nell’ epifaniad’ Amore, |a trobadorica
Fin’ Amors: «...Bellaqual sogno, / Angelica sembianza, / Nellaterrena stanza, / Nell’ alte vie dell’ universo
intero, / Che chiedo io mai, che spero / Altro che gli occhi tuoi veder pit vago?/ Altro piu dolce aver cheil
tuo pensiero?».

La prima cosa invocata, «chiamata alla nominazione» dal Poeta, € il Pensiero, che svetta con la sua potenza
nella derelizione della Mente, gia quasi Waste Land ridotta a deserto. 11 pensiero dominante, che nellaMente
invocalagloriadellalinguaelagioiadel canto, e dunguel’Inno al Pensiero. O forse € anche il Lamento del
Pensiero, costretto a «sostare nellalingua» chiamando la parola da Gnessul 0go, per trasformare in bellezza
ancheil Vuoto, il Nulla. E un dubbio che Nicoletta Di Vitaillumineradi certo nel suo prossimo libro.

Nicoletta Di Vita, || nome e la voce. Per una filosofia dell’inno, Neri Pozza, Vicenza 2022, pp. 269, € 22.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://neripozza.it/libri/il-nome-e-la-voce-per-una-filosofia-dellinno
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




NiCOletta Di Vita
|

Il nome e la voce

.Perl una filosofia dell’inno

BRTITTTYTY T%4a5"F"F A



