DOPPIOZERO

Clemenza: chi perdona chi?

Benedetta Silj
9 Giugno 2023

Che cos & laclemenza? A quale registro morale appartiene e in quali pratiche empiriche si realizza? E, a tutti
gli effetti, unavirtu? E in cosa s distingue dalla bonta e dalla misericordia?

Ci troviamo in quel vasto campo semantico che dice in molti modi I'intreccio della colpa, della“pena” e del
perdono: un corteo di concetti correlati che viene dalontano e che nelle traversie del tempo storico si lascia
indietro alcune parole, le dimentica, le sostituisce, le dirotta o le confina ad ambiti specifici. Parole che

I attenzione filosofica sente talvolta |’ urgenza di recuperare “ controtempo” per risignificarle nel futuro come
piste di riorientamento etico e politico.

E il caso del libro di Francesca Rigotti, Clemenza (Il Mulino, 2023) in cui lafilosofa attua un esame storico-
concettuale di questa supposta virtu, oggi “dotata di pregnanza quasi esclusivamente giuridica’: per
riportarne allaluce alcune implicazioni morali, pedagogiche e politiche e per non smettere di interrogarsi
attorno ale vicissitudini del potere e delle sue maschere.

In premessa alla densa trattazione, che pure si snoda agile attraverso una galleria di immagini e metafore
antiche e moderne, I autrice sottolinea che la clemenza e la “ virtu gerarchica per eccellenza, & la disposizione
benevola del superioreverso I’inferiore(...) évirtu dei potenti” (p.10). Un incipit che non fa sconti alle
connotazioni meno gloriose della clemenza perché se da un lato essa “evoca magnanimita e umanitain chi la
concede” dall’ altro sottolinea “la sottomissione e umiliazione, se non prostituzione in chi larichiede” (p.16).
Non a caso, prosegue Rigotti, “la storia della clemenza nasce e si sviluppa preval entemente nel mondo
romano, dove appartiene a vocabolario bellico primache aquello giuridico” (p.22). Scrive infatti Cicerone,
nel De officiis, che vanno risparmiati in guerra soprattutto “coloro che, deposte le armi, si rifugeranno ai piedi
dei comandanti nemici” (p.23). E proprio “con tale postura’, commenta lafilosofa, cheil corpo sottomesso
dei vinti puo appellarsi allaclemenzadei vincitori. E ladecisione di questi ultimi a*“perdonare’, sulla scia di
Giulio Cesare, segue un preciso e principale obiettivo politico: “laricerca del consenso popolare”’. Qualcosa
che Seneca, precettore di Nerone, ribadisce all’inizio del suo trattato De clementia per far subito risaltare,
agli occhi del giovane principe, i vantaggi che questa virtu gli assicurerebbe in termini di sicurezza, consenso
e famaregale (p.30).

Nondimeno allaclemenzade Cesari s ispireranno, con I’ausilio di scrittori e compositori, i sovrani della
seconda meta del secolo XVIII, “ale prese con i problemi militari e politici che si presentavano nel
governarei loro vasti imperi” (p.53). Esemplare, in tal senso, €1’ opera La clemenza di Tito, completata da
Mozart poco primadi morire, nel 1791, dacui traspare che la qualita morale dell’imperatore vacilla
clamorosamente se esercitata “per il valore della propaganda piu che per unavittoria del cuore e degli intenti
umanitari” (p.57). “lo tutto so, tutti assolvo e tutto oblio”, dichiarail Tito del libretto di Metastasio
modernizzato da Mazzola, afronte di un triangolo di tradimenti — cospirazione omicida e infedelta passionale
— che avrebbe potuto farlo optare per una strage crudele e vendicativa. D’ altra parte leggiamo che Tito,
definito da Svetonio “delizia del genere umano”, “aveva fatto distruggere la citta santa provocando la morte
di piudi unmilionedi ebrei elacatturadi centomilaprigionieri resi schiavi o destinati a decorareil trionfo”

dell’imperatore (p.60).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/clemenza-chi-perdona-chi
https://test.doppiozero.com/benedetta-silj

Eccoci, dunque, alle prese con una messain scena della clemenza che esaltando |o splendore morale del
potente viene di fatto utilizzata per opacizzarne le efferatezze. E la deriva perversa della clemenza che tanto
codardamente pud insinuarsi anche nelle istituzioni pedagogiche e religiose. Come mostra Marco Bellocchio
nel suo ultimo film, Rapito (2023), ricostruzione della vicenda storica del bambino Edgardo Mortara,
strappato con violenza ai genitori ebrei, nel 1854, e piegato a una “volontaria’ conversione a cattolicesimo;
inevitabilmente obbediente agli ordini dei suoi pomposi “rapitori adottivi” il ragazzo, divenuto adolescente,
si scagliaun giorno contro il papa Pio IX in un impeto di pateticaribellione e il pontefice non mancala
ghiotta occasione per umiliarlo teatralmente e per, altrettanto teatral mente, perdonarlo. E una scena
magistrale del film in cui Bellocchio riesce a smascherare la contraffazione malvagia della magnanimita, la
manovramaligna e tipicadella*”pedagogianera’ (Alice Miller) e dell’* auto-affermazione inospitale” (Pavel
Florenskij) di tutti i tiranni: quella*“fredda e ragionata sospensione del diritto di punireil reo” cheriesce,
osserva Rigotti, “atrasformare |’ abuso di potere in estremo e sottile piacere” corroborato dallo sfoggio
compiaciuto della propria superiorita (p.57). Sono scenari sociali in cui I’insidiosa clemenzadei potenti esige
passivita assoluta e in cui la mansuetudine autoimposta degli oppressi “si avvicina ale pratiche forzate di
disciplinamento sulle quali ci apri gli occhi Michel Foucault” (p.41). Non meno ambivalenti si rivelano le
forme economiche e giuridiche della“grazia’, concetto polisemico che negli ambiti del commercio e della
giustizia combina significati vertiginosi perché paradossali e insolubili: obbligo e gratuita, liberta e legame,
autonomia e vincol o, beneficium e dovere di contraccambio (pp.77-99).

Altrettanto incerti, rispetto alla pace che pretenderebbero di stabilizzare, sono gli effetti dell’amnistiae della
prescrizione, formeistituite di un ricorso all’ oblio e alla cancellazione della memoria del delitti di diritto
comune e dei crimini contro I’umanita. Molte sono le critiche radicali alla politicadell’ oblio, dalla*“ morte del
perdono” affermata da Janké évitch in riferimento all’ Olocausto alla differenzatraimprescrittibile e
imperdonabile, introdotta da Derrida. Ci troviamo, infatti, sul crinale impervio che provaad aleareil
perdono allo scorrere del tempo e che si radica nell’ antica pratica ebraica del giubileo “una pratica di
clemenzadell’anno di remissione dei debiti accuratamente descrittanel libro veterotestamentario del Levitico
(...). Dehiti che diverranno simbolicamente peccati e che verranno ciclicamente perdonati a partire dal 1300,
guando il papaBonifacio VIII introdusse I’ Anno Santo” (p. 71-72). Un tentativo che esaltail principio
spirituale del perdono mache si collega, commenta Rigotti, “allatradizione di atti di clemenzain occasione
della Pasgua cristiana, di remissione parziale o totale delle condanne inseritasi in seguito nelle pratiche di
giustizia ecclesiastiche e temporali”. Risoluzioni che causarono, “con la pratica delle indulgenze che ancora
una volta mischiavano denaro e perdono, laribellione del monaco Lutero” (p.72).



A quali condizioni, dunque, la clemenza potrebbe rientrare nel novero delle qualita morali desiderabili

nell’ umana convivenza? Attraversare il disvalore di ogni valore sembrail passaggio obbligato di un cammino
etico credibile, cioé capace di inverare, attraverso |’ elaborazione del negativo, I’ esercizio costante di

un’ anima protesa verso la misericordia. Clemenza, allora, seilluminata nelle sue intrinseche potenzialita
oscure, puo rivelarsi anche come una esperienza di saggezza e di cura. “ Clementia est inclinatio animi ad
lenitatem”, ricorda Rigotti citando la seconda parte del trattatello di Seneca e indicando nel verbo greco klino
— piegare verso, appoggiare, inclinare — unadelle radici etimologiche della clemenza autenticamente
generosa. “Che l’inclinazione, lo scarto della verticalita, sia una posizione creatrice lo mostrail gesto della
madre che si china, pende, si inclinaverso il bambino”. Un’ attitudine femminile che appartiene, 0 non
appartiene, a donne e uomini, “un’inclinazione per tutti, raccomandabile, se ha da esserlo, per ognuno, e un
modo per uscire da stereotipi, schemi, posizioni einclinazioni obbligate” (pp. 18-20).

Interessante e originale, atale proposito, il capitolo che Rigotti dedica alla metafora corporea del “ ginocchio
piegato” (pp.103-117). Perché gia a partire dall’ antichita il ginocchio rappresenta un “centro di forza’ fisicae
di generazione maanche un simbolo dei differenti destini relazionali che quello “snodo” di forze pud
“articolare”: “il motivo del ginocchio scoperto, sul quale non ricade il manto del dio, del sovrano, di Cristo o
del santo, é ricorrente nellatradizione iconografica, dalle immagini degli imperatori romani della dinastia
giulio-claudiaalle figure dellamaesta di Cristo su portali e absidi” (p.104). Se voltaamostrare laflessibilita
reciproca del potente e del supplice “lagiustiziadel ginocchio rientra a pieno titolo nell’immagine della
giustiziadi Simone Weil” perché rappresenta la possibilita, per 1o sventurato, a sua voltainginocchiato, di
“richiamare su di sé |’ attenzione e mettere in moto I’ azione del giusto” (p. 109). Il ginocchio, allora, diviene
“simbolo della giustizia accettabile”, giacché per Weil “la discesa, I’ abbassarsi ad ascoltare lo sventurato
guardandolo negli occhi e condizione dell’ ascesa” (p.110). A chiarire ulteriormente I’immagine della
clemenza del ginocchio Rigotti rammentale parole di Adriano Prosperi: “un potere che si piega benefico
verso umiliati e offesi” (p.110). “Benefico”, alora, diviene il campo dellaclemenzasel’lo di chi si inchina
verso il supplice non si identificain modalita autocel ebrativa con il proprio gesto magnanimo ma se ne rende
veicolo impersonale in spirito di gratuita. E il sentimento quasi estatico della clemenza che troviamo nel
Mercante di Venezia di Shakespeare:



Laclemenza ha natura non forzata

cade dal cielo come pioggia gentile
sullaterra sottostante; € due volte benedetta,
benedice chi la offre e chi lariceve;

(...) staa di sopradel potere dello scettro,
hail suo trono nel cuore dei re,

e un attributo di Dio stesso”.

Puntuali, in questaarea di significazioni eticamente lavorate, sono i riferimenti etimologici dei vocaboli greci
che Rigotti giustappone allaromana clementia: “ paos, dolce, senza violenza, atteggiamento di persona
paziente, umile, modesta con una sfumatura di mansuetudine, e soprattutto epiéikeia, epikia” che “non
rientrava nell’ ambito giuridico (...) era piu unaformagenericadi indulgenza e comprensione, umanita,
generosita, bonta, carita’ (p.21).

In quest’ ottica il gesto dell’inchinarsi-inclinarsi conferisce simultaneamente un balsamo a chi concede
clemenza e a chi la ottiene. Qualcosa di commovente di cui si puo fare esperienza osservando certi animali
comel’asino, il bue, il cavalo: poderosi erbivori che presuntuosamente definiamo “addomesticati” mache, a
ben vedere, concedono al bipede parlante, nano e vanaglorioso, il dono eil per-dono dellaloro fatica. Quale
uomo e cosi mite, infatti, darendersi degno della mitezza di queste creature? Il Christus patiens
simboleggiato, appunto, dall’ asino, |I’animale di straordinariaintelligenza e bontain groppaal quale “Gesu
entra a Gerusalemme la domenica delle Palme, uomo/dio mansueto sul dorso di un animale mansueto,
sovrano pacifico su unabestia pacifica’ (p.40).

Un equivoco millenario, del resto, induce gli umani a compiacersi del potere e avergognarsi dellapieta: &

I” equivoco implicato dalla superbia che sempre teme di scoprirsi quale &, ovvero contagiata dall’ esperienza
dellafragilitae del dolore; commentando Seneca quando riscattail valore animico, e non blandamente
esteriore, della clemenza, Rigotti osserva che lafiguradel sapiente “sostituisce qui quelladel re” e compie
gesti di soccorso in nome delladignita” (p. 32). E sara ancora unafilosofa, Maria Zambrano, che pure aveva
amato in Seneca la speciae debolezza di “ cadere sconfitti senza serbare rancore” e con essala capacita di
trascendenza rispetto a se stessi (M. Zambrano, Seneca, Bruno Mondadori, Milano, 2000, p.47) a sottoporre
il temadellapietaall’ urgenzadel discernimento giacché “ pieta é saper trattare adeguatamente con I’ altro” e
partecipare “di tutto cio che nell’ essere umano € passivita, sofferenza e alterazione” (M. Zambrano, L’ uomo e
il divino, Edizioni Lavoro, 2008, pp.173-205). Qui, come in ogni opera della pensatrice spagnola, per “altro”
s intende certamente il prossimo, vicino e lontano, esule e misconosciuto, ma anche, in senso psi codinamico,
I”altro interno, intimo e inconscio cioe “le cose mute e schiave della nostra anima” meritevoli tutte di pietae
compassione. Nomi di una disposizione umana che puo assimilare a sé anche il “soffio della clemenza
invincibile’ qualoraessa s fondi sulla*capacita di anonimato, di infondersi per vie infrastoriche e persistere
senzanome e quasi senza tradizione scritta, dato che ci riferiamo ale venerande culture analfabete, limite
estremo della pieta dell’ intelligenza che discende verso chi non pud affannarsi a perseguirla, sotto forma di
poesiaedi grazia’ (ibidem).

Non diversamente, agli inizi del Novecento, il pensatore socialista divenuto poi fervente cattolico, Charles
Péguy, ericordato da Rigotti come colui che fu capace di individuare, nel supplice, “qualcuno che si piega,
ma non davanti a un altro, quanto alladisgrazia’ (p.129). Péguy aveva intercettato un inedito parallelo trai
supplici tebani che imploravano Edipo di trovare un rimedio contro la peste e I’'immensafolladi operai
convenuti a palazzo dello zar Nicolall, a San Pietroburgo, nel gennaio del 1905, supplicando condizioni di
lavoro e di vitapiu umane. “Le osservazioni di Péguy sono piene di idee erivelazioni, di visioni e
ispirazioni”, osserval’ autrice. “Invisibilmente le posizioni del supplice e del supplicato si invertono. Cosi il
supplicante sta sopra, € superiore a colui cui lasupplicaérivolta. (...) Il supplice ha una potenza superiore
perché rappresenta qualcuno (...) cittadino senzacitta, ventre senza pane, testa senza un letto per posarsi, €l
rappresentante degli dei”. Charles Péguy “ha sottolineato i legami tralafolla slava a San Pietroburgo e la
folla ellenica a Tebe, tracciando una scorciatoia attraverso i secoli. Forse potremmo provare a seguirla anche
noi” conclude Rigotti, dato che “I’idea e la pratica della clemenza si intrecciano con il drammadellaguerrae
dellamigrazione, spingendosi nel nostro presente” (p.130).



Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




PAROLE CONTROTEMPO

FRANCESCA RIGOTTI

CLI
M E
Z A



