DOPPIOZERO

Hannah Arendt: potere e violenza

Francesca Rigotti
18 Giugno 2023

lo devo capire, erail motto di Hannah Arendt. Per capire doveva pensare e per pensare bene doveva fare
distinzioni, come avevainsegnato Heidegger all’ universita, alei e agli atri studenti di filosofia, quelli che
non volevano soltanto prepararsi per una professione ma cercavano qualcosadi piu, proprio prepararsi a
pensare: chi pensa, diceva Heidegger nel ricordo di Hannah Arendt, non sta sopra le cose mava dentro, in
mezzo ale cose (prendo in prestito queste parole dal recente romanzo di Hildegard E. Keller sullavitadi
Arendt, Quel che sembriamo, recensito qui da Annalisa Ambrosio).

Definire termini, fare distinzioni

Arendt doveva definire con precisione concetti e nozioni e introdurre distinzioni, se voleva dare un senso alle
sue asserzioni e non lasciarle fluttuare nell” universo del pressapoco se non dell’ arbitrio e della confusione. Lo
aveva gia dichiarato esplicitamente nei saggi di Passato e futuro, del 1961: «E ovvio che nessuno ha mai
sostenuto dichiaratamente che le distinzioni sono nonsense» — aveva scritto per esempio in Che cos' e
I"autorita? — . ESiste pero un tacito accordo tra sociologi e politologi sul fatto che ogni cosa puo essere
eventualmente chiamatain altro modo, e che ognuno hail diritto di «definirei suoi termini». In questo modo
(riassumo liberamente dal testo inglese) succede che termini fondamentali del linguaggio politico come
«tirannia», «autorita» o «totalitarismo» abbiano perso I’ accezione condivisa, oppure che abbiamo smesso di
vivere in un mondo in cui le parole possiedono un significato comune indiscutibile. Anche in Sulla violenza,
On violence, del 1970 — che Guanda ripropone ora, dopo la prima edizione del 1996, con una fresca
prefazione di Helena Janeczek — Arendt afferma che compito di questo saggio e definire termini: in
particolare potere e violenza.

Rimane la lingua

Nella suaintroduzione Janeczek sceglie di presentare e commentare le idee di Arendt sullaviolenza quali fari
per illuminare il nostro presente, dalle rivolte di Black Lives Matter alla guerrain Ucraina, «apprezzando le
parti non datate come confrontandosi con la suainattualité». Lo scenario del saggio Sulla violenza é
presentato da Janeczek come insieme anacronistico e preveggente. La posizione di Arendt € sempre binaria,
contraddittoria; € ottusa e acuta, anticipa e rimane indietro, & innovatrice quanto conservatrice; il suo
ragionamento e profondo e mancante.

E poi c'elalingua: Janeczek, cresciutalel stessa bilingue tedesco-polacco, diventata quasi bilingue tedesco-
italiano, insiste non a caso sullavolontadi Arendt di non perdere lalingua tedesca pur sapendo che, avendo
deciso di continuare avivere e alavorare negli Stati Uniti dei quali aveva preso la cittadinanza, doveva
usarne sapientemente la lingua, I’ inglese. Eppure furono proprio il tedesco, il francese che ben conosceva, il
latino el greco antico che avevaimparato a liceo di Konigsberg che la aiutavano a capire, a costruire una
terminologia cartesiana, chiara e distinta. La aiutavano mainsieme la tradivano (power non € Macht,
vedremo, ma come tradurre Macht se non con power?) quando seguivano percorsi propri che non aiutavano a
individuare il significato comune univoco e rischiavano la ricaduta nella terminologia privata fonte di un
mondo senza senso.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/hannah-arendt-potere-e-violenza
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti
https://www.doppiozero.com/hannah-arendt-e-quel-che-sembriamo

In Sulla violenza Arendt aternalaricercadi definizioni e distinzioni di concetti e di nozioni filosofico-
politiche con I’analisi della violenza nel periodo nel quale scrive, gli anni ‘60 del Novecento, un periodo di
guerre, rivolte, assassinii e massacri, condizionato dalla paura dell’ atomica. Oggi quella paura ci ossessiona
molto meno, incomprensibilmente; ci sembralontana, sostituita com’ e da paure piu vicine alla nostra pelle, la
pandemia, per acuni lacrisi ecologica. Abbiamo perso la pauradell’inferno con il suo enorme potere
coercitivo morale e politico, non abbiamo perso la paura con la sua capacita, se ben manovrata, di esercitare
un pesantissimo controllo sulle persone.



HILDEGARD E. KELLER'
QUEL CHE ‘
SEMBRIAMO

Romanzo

'Y




Quanto allaterminologia Arendt insiste nel distinguereil potere dallaviolenza: potere e violenza non vanno a
braccetto e non soltanto non sono la stessa cosa ma sono opposti. Per questo conta la lingua. Sono convinta
che quando Arendt parla e scrive power hain menteil sostantivo tedesco Macht e il verbo machen,
riconducibile a una doppia origine: — mag (impastare, formare) e — magh (saper fare, possedere). La prima
radice rimanda a un attrezzo, sia questo semplicemente la mano che impastafarina o argilla; la seconda a un
contesto sociale nel quale si dispone di sé e degli altri, orientato al futuro. E da questo insieme complesso,
solo in parte assimilabile a posse latino da cui potestas, potentia, potis, potere, power, che Arendt trae la
definizione di potere (Macht) come la capacita umanadi agire, di svolgere lavita activa.

La violenza dei campus

Arendt non accetta chi predicala coincidenza di potere e violenza, rifiutale dottrine che sostengono la
sostanziale violenza del potere, che affermano che la guerrafa parte dell’ essenza degli stati (Bertrand de
Jouvenel), o che I’ aggressivita € consustanziale a regno animale nel suo complesso, animali umani compresi,
e stimolo vitale indispensabile alla creativita (Konrad Lorenz). «Lacombinazione di violenza, vitae
creativita e ampiamente presente nell’ inqui eta situazione mental e della generazione odierna» commenta
Arendt e aggiunge: «La giustificazione biologica della guerra come aggressivita e pericol 0sa».

Laviolenzainvece e puraforza strumentale. |l saggio di Arendt passa a concentrarsi sul suo presente, sulla
rivolta studentesca dei campus americani e nella capitale francese. L’ ideologia dellaviolenzaignorala
posizione sostanzialmente pacifista di Marx, cui purei contestatori si ispirano, e si rifaalle parole violente di
Sorel, ereditate poi adettadi Arendt da Fanon e da Sartre. Fanon che Arendt denigra e condanna come
predicatore di violenza, senza capire la profondita— proprio lei —di un pensiero che insiste sul fatto che i
dannati dellaterra hanno introiettato il pensiero dei loro oppressori, hanno finito col credere nellaloro stessa
inferiorita ed e questo che devono scrollarsi di dosso per liberarsi... Colpiscono le parole durissime di Arendt
contro le richieste «folli e sfrontate» degli studenti del Black Power entrati nel lindi campus americani «senza
qualifiche accademiche», «oziosi senza classe», «sottoprol etariato», «gangsters», di fronte alle richieste
«disinteressate e ad alto contenuto dei ribelli bianchi» (p. 55). Anche Janeczek notal’incapacitadi Arendt,
radicalmente intollerante «a ogni formadi revanscismo, nazionalismo, separatismo», di riconoscere il
bisogno di identita, di orgoglio minoritario da parte della comunita nera, cui I’ uscita dalla schiavitu (grande
temadi Judith N. Shklar, altra pensatrice ebrea europea rifugiata negli Stati Uniti e divenutane cittadina,
nonché docente a Harvard) non ha dato i dovuti rispetto e riconoscimento.

In generale interessa a Arendt smontare |’ idea della violenza creatrice capace di generare un mondo libero e
giusto. Non ha simpatie per le idee che invitano a sovvertire il sistema con larivoluzione, acui pure
riconosce, in altri scritti, di aver preso il posto dell’ autorita e della tradizione fondatrici. L’ eco delle sirene nei
campus le ricordano troppo |le camionette nazifasciste. Eppure, come riconosce Janeczek nella sualettura non
convenzionale, Arendt € cosciente del fatto che, pur deprecando la violenzarivoluzionaria, occorre metterein
guardia dallaviolenza dello stato: un pericolo rilevato acutamente da Shklar, troppo spesso dimenticato in
nome del quieto vivere e della sicurezza.

Piu chel’analis dellaviolenzade rivoltosi e dei ribelli convincono di Arendt altri passaggi: laviolenza della
burocrazia con la quale davvero ci scontriamo tutti i giorni, quella che esonera dalla responsabilitadi dare
risposte. O laviolenza della scienza, della quale non bisognailludersi che faccia quel che noi vogliamo,
perchéi suoi progressi — afferma Arendt — «non hanno nulla a che fare con cio che vogliamo. Essi seguono le
loro inesorabili leggi, costringendoci afare quel poco che possiamo. Gli scienziati non pensano».

Anchei ribelli ecologisti di oggi sono folli e sfrontati, maforse occorre esserlo, forse & necessario essere
realisti e chiedere I’impossibile per ottenere quel possibile che non si vuole modificare. Vengono definiti
violenti, talvoltalo sono, mala violenza delle scelte economico-politiche che ogni giorno subiamo, o di cui
forse siamo corresponsabili con il nostro voto, non € infinitamente piu radicale e disastrosa?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







HANNAH ARENDT




