
 

Come non insegnare filosofia 
Ivan Levrini
19 Giugno 2023

Nell’Introduzione al libro appena uscito di Massimo Mugnai (Come non insegnare filosofia, Raffaello
Cortina Editore, 2023), compare una domanda che può apparire paradossale: i filosofi, per svolgere il loro
lavoro, hanno veramente bisogno di conoscere la storia della filosofia? E di cos’altro dovrebbero nutrirsi,
risponderà qualcuno? La filosofia non è per definizione una disciplina a carattere storico? Lo penseranno di
certo molti studenti ed ex studenti che hanno frequentato un liceo italiano. In realtà, la risposta alla domanda
dipende dall’idea di filosofia che s’intende sostenere. E a indicare la propria, Mugnai riporta la battuta
dell’amico e filosofo Marco Santambrogio: per svolgere il loro lavoro, i filosofi hanno bisogno della storia
della filosofia quanto i pesci della bicicletta. Una battuta che vale un colpo di frusta, almeno sul lettore
mosso, diciamo così, da interesse professionale e tenuto ad insegnare filosofia, come nel mio caso, attraverso
la scansione dei programmi tradizionali. Benché Mugnai riconosca che la battuta di Santambrogio abbia
qualcosa di “eccessivo”, un’affermazione tanto icastica annuncia con chiarezza una critica radicale alla vena
storicista che ha dominato in Italia, e che secondo Mugnai comporta un approccio “scettico-relativista” nei
confronti della filosofia stessa. Dunque esordio ruvido ma leale, che anticipa la tesi di fondo evitando cautele
e paludamenti nella polemica contro gli eredi di “un hegelismo che ha fatto il suo tempo”. 

Uno sguardo ai programmi e ai manuali liceali conferma l’analisi di Mugnai. Perlopiù s’inizia con Talete, poi
si passa ad Anassimandro, si continua con pitagorici ed Eleati, e così via, fino a culminare con Socrate,
Platone e Aristotele. E si procede allo stesso modo in quarta e quinta, secondo una sequenza in cui ogni
filosofo sembra destinato a contraddire il precedente, salvo essere poi smentito, e superato a sua volta, dal
successore: “una grande zuppa filosofica”, scrive Mugnai, senza che si riesca mai a capire “da che parte stia
la verità”. Per di più a un certo punto ci s’imbatte in un filosofo convinto che la verità stia proprio nella
“zuppa”, cioè nella totalità degli ingredienti portati a sintesi nel concetto di Assoluto. 

Certo, una caricatura, ma efficace nel chiarire che filosofia e storia della filosofia non sono identificabili, e
questo solleva molti problemi perché la proliferazione delle conoscenze che ha caratterizzato il Novecento,
con la conseguente virata verso lo specialismo anche in filosofia, richiede il superamento di una formazione
tradizionale: “a cosa serve o è mai servita – si chiede Mugnai – tutta la persistente erudizione di storia della
filosofia, legata a una manualistica ormai obsoleta”? In effetti, sarebbe preferibile che nella preparazione
filosofica degli studenti fossero incluse maggiori competenze di tipo logico, anche se questo implicherebbe
un lavoro aggiuntivo per i professori, visto che si può conseguire la laurea in filosofia senza sostenere
neppure un solo esame di logica. E forse l’insegnamento della filosofia dovrebbe confrontarsi anche con altri
sviluppi della ricerca, non ultimo quello legato alle scienze cognitive. Ne deriverebbe una sterzata dalle
vistose conseguenze. Si potrebbe insegnare, almeno in parte, iniziando dai problemi per cercare poi nella
storia della filosofia gli spunti che essa offre per affrontarli. 

Al riguardo, Mugnai avanza un’ipotesi del tutto condivisibile sul diffuso pessimismo che circola attorno agli
studenti, “generato da una sostanziale sfiducia nella sensibilità, curiosità e intelligenza dei giovani”, i quali,
posti di fronte ad autentici problemi filosofici, come la natura delle scelte o dei valori morali, o la natura della
verità e la nostra capacità di conoscerla, mostrerebbero “interesse e partecipazione”. Ha ragione, Mugnai, lo
avverto quando rallento lo svolgimento del programma per discutere dei “problemi”. Ad esempio,
affrontando la filosofia pratica di Kant mi capita di ricorrere a un noto esempio dalle numerose implicazioni.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/come-non-insegnare-filosofia
https://test.doppiozero.com/ivan-levrini


Immaginiamo un presunto colpevole catturato da una folla accecata e inferocita che cerca di ottenere
giustizia sommaria. E immaginiamo che le forze dell’ordine intervengano per mettere l’indiziato sotto
custodia in attesa di processo. E se la folla assediasse la caserma delle forze dell’ordine? Se minacciasse di
assalirla per impossessarsi del presunto colpevole? Come dovrebbero agire le forze dell’ordine? Interrogativi
che sollevano l’interesse e la partecipazione di cui parla Mugnai.  

A sostegno della tesi di fondo, il libro propone anche una sorta di calcolo costi e benefici: come mai la
presenza dei filosofi italiani sulle principali riviste internazionali è bassa, almeno in rapporto alle ore di
filosofia, decisamente maggiori in Italia che negli altri paesi europei? Non c’è qualcosa che va sprecato in
una tale impostazione dell’insegnamento?  Mugnai è stato professore di storia della filosofia e storia della
logica. Ha insegnato alla Normale di Pisa. E stando a compiti e colloqui dei numerosi candidati che hanno
tentato l’ammissione ha dovuto registrare una preparazione sempre più superficiale, non solo in filosofia ma
nell’intero ambito umanistico, dall’italiano alla storia. Gli unici insegnamenti che almeno in parte abbiano
evitato il declino, dice Mugnai, sono quelli “più tecnici” di greco e latino. Per il resto la preparazione sembra
poggiare su schemi e sommari, a discapito della lettura diretta dei testi. E vengono anche riassunti alcuni
esempi dal risvolto comico. Ne riporto uno.

C’è un autore che preferisce? – chiede Mugnai. Sì, Hegel – risponde il candidato. E come mai? Perché è
l’unico che capisco! Bene – osserva Mugnai stupefatto. Uno stupore ben comprensibile: Hegel è un autore
“difficile”, “scomodo”, come ha scritto Ernst Bloch. E cos’ha letto di Hegel? – chiede allora Mugnai al
candidato. Niente – risponde lui – lo conosco dal manuale. Naturalmente un caso simile è dovuto a un
eccesso d’impudenza, non ai difetti dello storicismo. Ma è comunque l’indizio di un problema che investe
l’insegnamento della filosofia. 

La diagnosi di Mugnai è netta e poggia sulla convinzione che “illustrare il contesto in cui è sorta e si è
sviluppata una determinata filosofia è un compito diverso da quello di spiegare i nessi interni che ne legano
fra loro le parti”. Il contesto storico in cui cresce una filosofia è altra cosa dalla struttura che assume. Cosa
deve fare il filosofo? Analizzare i nessi interni di un sistema di pensiero, metterne in luce la coerenza, e
questo, tra l’altro, solleva la questione della verità, che lo storicismo trascura, o svaluta, ma senza “la guida
di un’idea di verità, comunque la si intenda, nessun’indagine, nelle scienze naturali come pure nell’ambito
delle discipline umanistiche, ha senso”. 



Dunque, l’approccio “storico diacronico della disciplina, così com’è concepito” va rivisto, per lo più si
traduce in formule da rotocalco spesso filologicamente approssimative, accompagnate da scarsa coerenza
logica e poca coesione, da insufficiente chiarezza intorno all’architettura di pensiero a cui vengono riferite. Il
che comporterebbe numerose conseguenze riguardo alla formazione dei docenti, alla definizione dei
programmi e alla stesura dei manuali, sui quali Mugnai si sofferma con un lungo e approfondito capitolo del
libro, includendo anche l’esame dei manuali in adozione in altri paesi europei. 

Non c’è dubbio che dovendo affrontare molti autori, la preparazione tende a un nozionismo da Bignami.
Scorrendo l’indice di un manuale qualsiasi, compaiono decine e decine di filosofi, più “una miriade di autori
minori”. Come evitare che la preparazione sia basata su frasi fatte? Tesi, antitesi e sintesi; scuola del
sospetto; dissoluzione del soggetto; dominio della tecnica: uno studio spesso ridotto a un repertorio di
formule destinate agli stucchevoli collegamenti da esibire durante i colloqui all’esame di stato. Senza contare
che oltre “un certo limite”, dice Mugnai, “l’eccesso d’informazione diventa un «rumore di fondo» e non
viene più registrato distintamente”. La conseguenza, come si registra sempre più spesso, è che lo studio si fa
passivo, ammesso che sia studio: e chi si comporta passivamente si addormenta presto.

Mugnai conclude che sarebbe meglio “ridurre al minimo il manuale” e limitare l’insegnamento della filosofia
alla lettura di alcuni classici, dedicando il tempo all’inquadramento e all’approfondimento delle dottrine che
vi sono contenute. Meglio leggere direttamente Platone o Aristotele, altrimenti cosa resta nella memoria degli
studenti, anche dei più volonterosi? “Un cumulo di platitudes”, risponde Mugnai, una massa di luoghi
comuni. 

L’autore affronta anche una domanda di fondo: a cosa serve la filosofia? Alcuni potrebbero porla con la
malcelata intenzione di gettare discredito sulla filosofia stessa, per ridurla o eliminarla dai curricula
scolastici. Altri invece, con atteggiamento aristocratico, potrebbero considerarla al di sopra di qualsiasi
necessità pratica, come riteneva uno storico della filosofia al quale allude Mugnai. Con intento polemico si
era chiesto chi mai, avendo bisogno di un idraulico, avrebbe fatto ricorso a un filosofo. Peraltro, aggiunge
Mugnai, uno storico della filosofia che “detestava la filosofia”. Forse non a caso, aggiungerei, perché in



assenza di idraulici, cioè in condizioni di emergenza, un filosofo che avesse preparazione logica e fosse
abituato a riconoscere strutture e analogie, non si troverebbe così a mal partito nemmeno nel campo delle
riparazioni idrauliche. 

La proposta di una radicale riforma dell’insegnamento avanzata da Mugnai nasce proprio da una chiara
prospettiva sulla natura della filosofia. È ormai assodato che al di là delle numerose specializzazioni in cui
s’è andata articolando, “la filosofia non indaga direttamente il mondo, bensì i nostri modi di concepire e
conoscere il mondo”, migliorando la nostra comprensione di ciò che già sappiamo. È dunque utile, sostiene
Mugnai, in quanto permette d’indagare e conoscere i fondamenti delle nostre convinzioni, dei pregiudizi e
delle credenze, come sosteneva Bertrand Russell. Per questo la filosofia svolge “una funzione estremamente
importante nella formazione intellettuale e morale degli esseri umani”, ha il compito d’insegnare ad
affrontare in modo rigoroso, e soprattutto coerente, problemi legati alla logica, all’etica, alla politica,
all’epistemologia e alla conoscenza in generale. 

Consideriamo ad esempio il caso dei cosiddetti “controfattuali”, ai quali ricorriamo sia nella ricerca
scientifica che nella vita quotidiana. Il controfattuale corrisponde a ciò che in grammatica si definisce periodo
ipotetico dell’irrealtà. Si tratta di ragionamenti contrari ai fatti che prendono avvio da descrizioni di stati di
cose che non si sono verificati, ma che aiutano ad esercitare il pensiero, non diversamente dagli esperimenti
mentali ai quali ricorreva Galilei, che immaginava piani perfettamente levigati o movimenti nel vuoto senza
che fosse ancora possibile produrli realmente. La formazione degli studenti si avvantaggerebbe se a simili
temi fosse dato adeguato spazio.

Un ulteriore argomento al quale ricorre Mugnai per motivare la necessità di rivedere l’insegnamento della
filosofia, poggia sulla convinzione che essa costituisca “una disciplina che ammette progresso”. Tema
controverso, naturalmente, e di certo “non si può intendere il progresso in filosofia allo stesso modo in cui
viene inteso nelle scienze naturali”. Ma come affermato da Michael Dummett, uno dei massimi studiosi di
logica e filosofia del linguaggio del Novecento, “la filosofia progredisce”. Avverrà a piccoli passi, lungo
sentieri tortuosi che tornano su sé stessi, ma la filosofia avanza raggiungendo risultati stabili in molti ambiti,
perfino nel campo controverso dell’etica, dove la nozione di progresso appare più sfumata, e dove “sembra
difficile che esistano proposizioni sulle quali tutti, o la stragrande maggioranza dei ricercatori concordano”.
Eppure anche in questo caso vi sono assunti sui quali il consenso è talmente ampio da farne veri e propri
principi, sostiene Mugnai, come nel caso del no harm principle, che risale a John Stuart Mill, secondo cui, la
limitazione alla libertà di un individuo contro il suo volere è legittima solo se il fatto di non limitarla reca
danno ad altri. 

Altrettanto vale per la cosiddetta “prova ontologica”. Da Anselmo d’Aosta in poi, molti filosofi hanno tentato
di fornire una dimostrazione “a priori” dell’esistenza di Dio. Si tratta di un tentativo dalle molteplici
implicazioni perché coinvolge l’insieme delle credenze e dei valori che orientano la vita spirituale di
ciascuno. Ma riconoscere la differenza fra conoscenza e opinione, ed evitare che la credenza interferisca in
un processo di conoscenza, dovrebbe risultare un punto ormai acquisito, come già Kant aveva messo in
chiaro: non è possibile ricavare l’esistenza di un oggetto dal solo concetto, si tratta “un meccanismo
argomentativo che ormai sappiamo non essere in grado di funzionare”.

Dunque, al posto dell’attuale insegnamento, basato sulla successione di decine di filosofi, andrebbe introdotta
una parte istituzionale, costituita da un insieme di nozioni e principi che chiunque intenda praticare la
filosofia dovrebbe conoscere. Una simile parte, organizzata sistematicamente, si potrebbe articolare in ambiti
ben precisi: logica, etica, epistemologia, estetica. Il libro di Mugnai contiene non solo una pars destruens
rivolta contro l’impostazione storicista dell’insegnamento filosofico, ma anche un’articolata pars construens;
e per quanti dubbi possa suscitare nel lettore, è un prezioso invito a prendere coscienza delle opportunità che
offrirebbe un rinnovamento dell’insegnamento filosofico. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





