DOPPIOZERO

Esodo: |e paroledéllaliberta

Giampiero Comolli
26 Giugno 2023

Anni fa, mentre dal deserto del Negev stavo raggiungendo la penisola del Sinai, notai con sconcerto un
improvviso mutamento del paesaggio: da unamorbida distesa di colline sassose e dorate avevamo fatto
ingresso in un vallone ferrigno, immenso e accidentato, dove incombevano aspre montagne di rocce rosso
cupo, aloro volta solcate da burroni scabri e creste a dente di sega. Ovunque aleggiava un senso di potenza
arcaica e immane, di energia cosmica devastante e silente, tremenda e fascinosa. Tant’ e che con un brivido
mi venne subito da pensare: “Questo si che eil paesaggio dell’ Esodo, queste sono le propaggini della grande
montagna di Dio, dove Mose ricevette le Tavole dellaLegge’. Come se il paesaggio stesso del Sinai fosse la
“dimostrazione visiva’ che la stupefacente vicenda dell’ Esodo — con il popolo ebraico che vaga per «quel
grande e terribile deserto» (Deuteronomio 1,19), guidato dalla «nuvoladel Signore» (Esodo 40, 38) —fosse
una vicenda storica avvenuta per davvero, secondo la precisa sequenzadi eventi chei libri della Torah ci
raccontano.

Dungue — mi venne da fantasticare fra me e me, appena giunto nel Sinai e travolto dalla potenza sacrale del
luogo — quella dell’ Esodo non era semplicemente una bella storiainventata. E non lo era perché La Bibbia
aveva ragione, proprio cosi come recitavail titolo di un famoso libro dell’ archeologo Werner Keller,
pubblicato nel 1955, e oggi ormai ampiamente screditato. Perché, naturalmente, la Bibbia “non aveva
ragione”, nel senso propugnato da Keller: gli archeologi e laricerca storico-critica hanno ormai dimostrato
che le vicende descritte nelle Scritture non corrispondono afatti storici realmente accaduti, se non in modo
molto indiretto, vago e impreciso.

E io amiavolta, durante quel viaggio nel Sinai, ero caduto nell’ abbaglio di un’ingenua fascinazione visiva:
credere che lo scenario sacrale del Sinai fosse tale proprio perché quelle montagne, dotate di tanta forza
devastante, non potevano non essere “il luogo di Dio”, laformain immagine della potenza di Dio. Doppio
abbaglio, il mio: innanzitutto perché il Dio dell’ Esodo e del Sinai —il Dio che interpella Mose, affinché guidi
il popolo nel passaggio dalla schiavitu egizia alla piena libertd— non puo essere racchiuso in alcuna
immagine, non € un Dio che si espone a nostro sguardo, neanche attraverso le sembianze di un paesaggio
suggestivo quale quello del Sinai; e poi perché le ricerche archeologiche e filologiche sono ormai datempo
giunte alla conclusione che, dietro a celeberrimo racconto dell’ Esodo e di Mosé che, guidato da Dio,
conduce il popolo ebraico attraverso il passaggio del mar Rosso, e poi fino alle pendici del Sinai, e quindi
fino ai confini della Terra Promessa — dietro a tutto questo grandioso e potentissimo racconto, dicevo, non &
individuabile alcuna precisa realta storica, alcun evento storicamente dimostrabile, che ci permetta di
sostenere con certezza che si, le cose sono andate effettivamente cosi comeil libro dell’ Esodo ce |o racconta,
perché (purtroppo, si potrebbe aggiungere) la Bibbia, dal punto di vista dello svolgimento dei fatti concreti,
storicizzabili, “non avevaragione”. | che perd non significa che non avesse ragione in assoluto, mache la
suaragione vaindividuata da tutt’ altra parte.

Quale siadloraquest’ altraragione che nelle Scritture bibliche si fa presente — in che cosa consista, anche
sulla base delle ultime ricerche storiche, la plausibilita, laforza di convincimento eil senso inesauribile del
racconto dell’ Esodo — ce |0 spiega con molta chiarezza e grande dovizia di ragionamenti e interpretazioni dei
documenti antichi, un illustre egittologo, oltre che studioso di storia culturale: Jan Assman (Langelsheim,
1938) in un importantissimo libro del 2015, ora edito da Adelphi: Esodo. La rivoluzione del mondo antico. A


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/esodo-le-parole-della-liberta
https://test.doppiozero.com/giampiero-comolli

direil vero, non élaprimavolta che Assmann si cimenta con il tema dell’ Esodo e con lafigura del suo
grande protagonista, Mose. Assman infatti aveva gia pubblicato (sempre per Adelphi) Mose |’ egizio (2000) e
La distinzione mosaica (2011). Main questo suo ultimo lavoro € lui stesso ad ammettere di aver dovuto
mutare prospettiva: mentre nelle precedenti ricerche si era concentrato sul tema della continuita, delle
analogie fra culturaegizia e culturadell’ antico Israele (somiglianze frainni egizi e salmi biblici, fra sacrifici,
tabu e riti del mondo ebraico e del mondo egizio...) il suo nuovo approccio di ricerca nasce da un drastico
mutamento di indagine: individuare non piu le affinita, bensi le discontinuita, le dissomiglianze, cogliereil
senso dellaradicale opposizione di Israele al mondo egizio, e capire di conseguenzatuttalaforza dellanovita
ebraica rispetto agli ordinamenti e alle consuetudini del mondo antico. Israele infatti, con il racconto

dell’ Esodo — e con tutto cio che ne consegue per le sueistituzioni religiose e per la suaidentitadi popolo —
pone in essere uno statuto totalmente nuovo del vivere civile e dellafede religiosa, un mutamento
dirompente, rivoluzionario, che — sostiene Assmann — ritroviamo tuttora «a fondamento del mondo in cui
oggi viviamo» (p. 16).

Questa radicale novita— continuail nostro autore — si pone «in relazione con il patto che YHWH stringe con i
figli di Israele, liberandoli dalla servitu egizia ed eleggendoli a suo popolo. Con I’idea del patto viene al
mondo la“fede”, che rappresental’ autentica, rivoluzionaria novita del monoteismo biblico, sia esso
veterotestamentario, neotestamentario o islamico. Nell’ Antico Testamento “fede” halo stesso significato di
“fedeltd’, ovvero fiducianel patto, nelle promesse di Dio, nel giuramento dalui prestato ai padri e nellaforza
conciliatrice e giustificatrice delle leggi. Siamo di fronte a qualcosa di totalmente nuovo nel mondo

dell’ epoca, qualcosa che appartiene non all’ ordine dell’ essente, dell’ evidente, del “non celato” (secondo
I’interpretazione di Heidegger della parola greca aletheia, “veritd’) bensi all’ ordine di cio che deve essere
realizzato, di cio che attraverso |’ azione deve entrare afar parte del mondo e disvelarsi (...) Lalineadi questa
tradizione (...) iniziacon I’ esodo dall’ Egitto inteso come grande evento fondativo e salvifico che obbliga
tutti coloro che sono stati liberati a un’ eterna riconoscenza e fedeltaverso il liberatore. 11 “monoteismo della
fedelta’ &1’ elemento nuovo e destinato a cambiare il mondo, che entrain scena con lareligione biblica» (pp.
13-14).

Per comprendere meglio il senso di queste cruciali considerazioni di Assmann € forse bene riflettere ancora
sulladimensione (in ultimaistanza inafferabile) dellafede e sul suo inesauribile significato. Nella Lettera
agli ebrei (uno scritto neotestamentario dellafine del | secolo) troviamo gquesta grandiosa definizione: «Or la
fede e certezza di cose che si sperano, dimostrazione di realta che non si vedono» (Ebrel 11,1). Intrisa ormai
di cultura ellenistica, la concezione dellafede che Ebrei ci propone ha dungue a che fare con una verita
celata, inizialmente nascosta maorain viadi disvelamento (Heidegger), acui il credente aderisce con la
totalita di sé, per incedere verso I’ Invisibile, verso la vita eterna, ricolmo della speranza che il Signore Gesu
Cristo, morto e risorto, ha portato nel mondo.

Seinvece ci spostiamo in territorio buddhista, la fede (saddh?, in lingua pali) non ha piu a che fare con verita
invisibili, trascendenti e indimostrabili, bensi diventa pienafiducia nel metodo di concentrazione, di
illuminazione proposto dal Buddha quale maestro supremo: ho fede in lui non perché lo ritenga un dio, ma
perché mi propone un percorso di crescita spirituale che sono sicuro possa “funzionare” bene per me, possa
rivelarsi pienamente liberatorio per me.

Se poi ci volgiamo verso le religioni del mondo antico (compresa lareligione degli egizi) fede diventa
piuttosto accettazione che il mondo creato dagli déi vada bene cosi com'’ €, perché appunto aderente aun
ordine che gli dei hanno stabilito. Noi slamo chiamati a contribuire (con i riti, e preghiere, il rispetto delle
leggi, I’ ubbidienzaai sovrani...) aquesto buon andamento del mondo, che si ripetera sempre uguale a sé
stesso, secondo un ritmo ciclico del tempo, nel quale siamo si invitati ad inserirci armoniosamente, ma che
non possiamo presumere, con velleita sacrilega, di modificare.



Ma con il «kmonoteismo della fedelta» messo in campo, secondo Assmann, dal racconto dell’ Esodo, accade
qualcosadi dirompente per lafede di allora e delle epoche a venire. Dio, il Dio biblico — colui che s rivelaa
Mose nella scena famosa del roveto ardente (Esodo 3) e si autodichiara «lo sono colui che sono» — propone a
Mosg, e poi atutto il popolo ebraico, non tanto una definizione di sé stesso secondo verita, bensi I’ annuncio
di essere venuto come un Dio liberatore, in cui si pud avere fede, fiducia, un Dio fedele, giunto aliberareil
proprio popolo dalla «casa di schiavitu», I’ Egitto, per portarlo verso una Terra Promessa «dove scorre latte e
miele». Ma questo percorso di liberazione, in cui un popolo di schiavi si trasformerain un popolo di persone
pienamente libere, non pit soggette ai capricci degli déi e alle violenze dei sovrani, potra avere seguito solo
in base a un patto che Isragle si trovainvitato ad accettare.

Secondo tale patto, che Dio stesso propone, liberta, prosperita, e buona, futura vita nella Terra promessa,
saranno fedelmente offerte e pienamente elargite da Dio, se Israele a propria volta aderira liberamente a
patto proposto. Il che significa che Isragle dovra quindi dimostrarsi disponibile a seguire da ora e per sempre
le buone leggi di Dio, i buoni statuti di vitae di salvezza promulgati sul Sinai: valeadirei Dieci
Comandamenti che Mosg riceve, insieme agli altri ordinamenti per lavitasociale e per il culto. Cio pero
implica un’inevitabile conseguenza: seinvece Israele si distogliera dal patto, negando la propriafiduciain
Dio, ecco che labuonavitas trasformerain una sequeladi sventure e di nuove schiavitu. Israele incorrera
cioe in un doloroso asservimento al male e alle ingiustizie, una condizione di peccato dalla quale pero si
potra sempre in futuro liberare, se riconoscera le proprie colpe e manifestera la propria volonta di tornare a
patto con Dio. Perché Dio, lui si, € un Dio fedele che per parte sua non disconosce mai il patto ed e sempre
pronto aristabilirlo con il proprio popolo.

Questo racconto dell’ Esodo — che Assmann ricostruisce passo passo in modo mirabile — avra conseguenze
immani non solo per lastoriael’identitadi Israele (I’ unico dei popoli antichi a non essere stato ingoiato dalla
storia, proprio perché non ha disconosciuto il patto), maanche per tanti popoli e movimenti politici che quel
racconto dell’ Esodo faranno proprio: ad esempio «divenne mito fondativo degli Stati Uniti d’ America:
nel diciassettesimo secolo i puritani emigrarono nel mondo nuovo come in una Terra promessa, forti della
loro consapevolezza di essere, alastreguadi un novello Isragle, gli eredi della promessa e della missione di



fondare una societa votata a vivere secondo i comandamenti di Dio» (p. 330).

Main che epoca, e in quali circostanze, sarebbe potuta avvenire tale rivelazione di Dio, tale donazione a
Mose delle Tavole della Legge? Che cosa esattamente sarebbe successo a Sinai, quando Dio si rivelo a
Mose? Niente, non si sa, non lo si potramai sapere: probabilmente quell’ evento — cosi comeil libro

dell’ Esodo ce lo descrive — non € mai avvenuto. Su questo punto Assmann e drastico, ma al tempo stesso
anche pronto a indicare una nuova, promettente prospettiva. E inutile — sostiene il nostro autore — andare alla
ricercadi un supposto Mose storico, un uomo Mose realmente vissuto, cosi come € inutile inseguire le tracce
archeologiche o documentarie di un esodo dall’ Egitto del popolo ebraico, cosi comeil libro dell’ Esodo ce lo
racconta. Rincorrendo quelle labili piste non troveremmo mai nulladi preciso, nessun ritrovamento
documentario capace di rivelarci che “la Bibbia avevaragione”. E possibile che lafigura di Mose rical chi
vagamente le sembianze di un qualche eroico condottiero, forse di origine non ebraica, maegizia. E possibile
che un popolo in fuga— non necessariamente ebreo — si sia salvato in modo fortunoso e quasi miracoloso da
un inseguimento mortale, e che sulla vaga reminiscenza e la successiva rielaborazione di quel lontano ricordo
sia stato poi costruito il racconto del passaggio del Mar rosso. E addirittura possibile che il racconto della
schiavitu degli ebrei in Egitto, sottoposti dal faraone a duri lavori di corvée, siaaddiritturalatrasposizione e
latrasfigurazione dei duri lavori acui il popolo ebraico era stato sottoposto per la costruzione del tempio di
Salomone: come seil faraone si fosse rivelato una figura sostitutiva piu adeguata, atta a salvaguardare la
memoriadel grande e sapiente re Salomone... E possibile ma... Main ogni caso non se ne viene a capo.

Occorreinfatti tenere presente che il racconto dell’ Esodo (che, € bene sottolinearlo, non si esaurisce con il
libro dell’ Esodo, ma prosegue anche in altri libri biblici) haraggiunto la suaforma definitivain epoca
relativamente tarda, verso il V secolo a.C., cioé un migliaio di anni dopo i supposti eventi narrati. Dunque ci
troveremmo di fronte a unarielaborazione tardiva, esito di un lento assemblamento e rifacimento di testi
anteriori e di reminiscenze orali. Tale rielaborazione trovail suo senso profondo nella precaria situazione in
cui Israele all’ epocaversava. Nél V secolo a.C. infatti Israele si trovavain condizioni non di schiavitu madi
vassallaggio nel confronti dell’ Impero persiano. Una posizione difficile e umiliante, in seguito allaquale s
trattavasiadi giustificare il presente, siadi spiegareil passato, cosi darendere ragione di unalunga sequela
di sventure (lafine dei regni di Israele e di Giuda, la distruzione di Gerusalemme e del tempio di Salomone,
I’esilio aBabilonia, le difficoltadel ritorno in terrad’ Israele e la stentata ricostruzione del tempio distrutto...)
edi ribadire al tempo stesso lafedeltadi Dio elavaliditadel patto con lui. Chi era dunque Israele? Perché
eraincorso in tante sventure? Dio s eraforse dimenticato del patto con il suo popolo? O non era piuttosto il
popolo aessersi dimostrato infedele a patto? E ora, vi erauna nuova possibilitadi salvezza, un ritorno ala
fedelta del patto?

Il racconto dell’ Esodo nasce alora— nella sua versione definitiva— come ricostruzione di un passato difficile
e grandioso, come ridefinizione della propriaidentita, riconoscimento del propri errori, rinnovamento da
parte del popolo del patto di fedelta con Dio. Questo racconto viene cosi ad assumere unaforza, una potenza
tale, da permettere a lsragle di sopravvivere fino ad oggi e da diventare modello anche per altri popoli e
culture. Malagrandiositadi un racconto non e di per sé garanzia di verita. E se quello dell’ Esodo non fosse
altro che un mito a bella posta inventato? Una suadente, consolatoria finzione | etteraria? Qual cosa come una
“splendida bugia’ ? No, non e cosi che bisogna ragionare — chiarisce Assmann nelle decisive pagine finali del
suo lavoro.

Secondo il nostro autore, infatti, occorre distinguere fratesti finzionali, puramente letterari, e testi
performativi. «Performativi sono quei testi o quegli atti linguistici che creano unarealta nel momento stesso
in cui larappresentano. La verita sta nellaloro osservanza o messain pratica». Seio, tanto per intenderci,
racconto la storia del matrimonio fraun dio del cielo e una principessa umana, ci troviamo di fronte aun
testo letterario, finzionale. Ma seio, da ufficiale civile o da sacerdote, celebro un matrimonio seguendo un
appropriato rituale, nel momento in cui dichiaro un uomo e una donna uniti in matrimonio, quel matrimonio
avviene per davvero, non e piu unafinzione narrativa, diventa un fatto reale, incontrovertibile nel momento
stesso in cui lo proclamo a parole e o rappresento attraverso un rito. Cosi continua Assmann: «ll racconto
dell’ Esodo non scrive la storia, falastoria. Il mondo acui s richiamail racconto dell’ Esodo nasce insieme a



cio che sul racconto si costruisce e che ne eI’ elemento fondativo (...) La storiadell’ Esodo € performativa nel
senso che trasmette un’identita a coloro che la raccontano. E altrettanto reale quanto il popolo chein
riferimento aessa s definisce e che, grazie a questa identificazione e definizione, €1’ unico frai popoli

antichi a sopravvivere ancora oggi, nonostante tutte le persecuzioni subite» (pp. 324-325).

Un’ ultima notazione: il linguaggio performativo non si esaurisce necessariamente nella piattezza di un atto
linguistico di tipo burocratico come la celebrazione di un matrimonio. Puo invece farsi innanzi anoi con una
potenza abbagliante. Disponiamoci ad esempio all’ ascolto delle seguenti parole: «Mose convoco tutto Israele
edisseloro: Ascoltalsraele, leleggi ele prescrizioni che oggi io proclamo davanti avoi: imparatele e
mettetele diligentemente in pratica. | Signore, il nostro Dio, stabili con noi un patto in Oreb (Sinai). |1
Signore non stabili questo patto con i nostri padri, ma con noi, che siamo qui oggi tutti quanti in vita. 1
Signore vi parlo facciaafaccia sul monte, dal fuoco. o stavo alorafrail Signore e voi per riferirvi la parola
del Signore(...) Egli disse: “l1o sono il Signore, il tuo Dio, cheti hafatto uscire dal paese d Egitto, dalla casa
di schiavitu. Non avere altri dei oltre ame...”» (Deuteronomio 5, 1-7). Quando noi dungue, anche oggi,
anche se non ebrei, anche se non credenti, ascoltiamo parole simili, possiamo accorgerci che discorsi di tal
fatta sono dotati di unaforzatravolgente e aliena, come se venissero davvero da un Altrove, da un Qualcuno
0 un Qualcosa che ci chiamain causa, ci scuote, ci interpella, ci invitacomunque a unarisposta. Quel senso
di potenza biblica, cosmica o trascendente, che erroneamente avevo creduto un tempo di intravedere nel
paesaggio del Sinai, non si nasconde dunque trale sembianze di quelle rocce, ma é invece udibile, ascoltabile
nelle parole straordinarie, davvero rivoluzionarie — come sostiene Assmann — che il racconto biblico

dell’ Esodo continua a far risuonare per noi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Jan Assmann

Esodo

AAdslhha



