
 

Per farla finita con l'homo œconomicus 
Felice Cimatti
29 Giugno 2023

Il modo migliore per controllare un corpo, e fargli fare quello che si vuole che faccia, non è quello di
mettergli alle calcagna un poliziotto e un giudice (o un prete); è molto più efficace – ed economico –
mettergli un poliziotto e un giudice nella testa, così quel corpo si controllerà da solo, e si giudicherà da solo.
In questo senso, come scrive Wendy Brown nel Disfacimento del demos. La rivoluzione silenziosa del
neoliberismo (Luiss University Press, Roma 2023) “il neoliberismo”, prima di essere una dottrina e una
pratica economica, “è una caratteristica modalità della ragione, della produzione di soggetti, una ‘condotta
della condotta’ e uno schema di valutazione” (p. 24). Non è tanto che si agisce tenendo conto dei vincoli
economici, è che si pensa, e quindi si provano affetti, in modo neoliberale. È questo l’oggetto del libro di
Wendy Brown, che infatti discute di come il neoliberismo sia ormai molto più che una ‘semplice’ faccenda
economica, quanto appunto il principio, l’unico principio, che regola le vite degli esseri umani e dell’intero
pianeta.

In effetti non c’è più nessun aspetto della vita umana che non venga valutato nei termini economici del
capitale umano, della concorrenza, della valutazione, del ROI (return of investment) e così via: “il
neoliberismo” diventa così “un ordine normativo della ragione che […] assume la forma di una razionalità di
governo che estende una formulazione specifica di valori, pratiche e misurazioni economiche a tutte le
dimensioni della vita umana” (p. 32). 

Ma che cosa vuol dire, effettivamente, che ogni aspetto della “vita umana” diventa prima di tutto un
fenomeno economico? Pensiamo alla salute pubblica, che in Italia è gestita dal servizio sanitario nazionale.
Forse qualcuno ricorderà che quando questo sistema fu istituito (1980) le sue articolazioni locali si
chiamavano USL, cioè Unità Sanitarie Locali. Come dice la stessa denominazione, l’obiettivo di queste unità
era garantire la salute pubblica. L’USL, come sappiamo, non è durata molto, già pochi anni dopo è diventata
ASL, cioè azienda sanitaria locale. Nonostante gli sciocchi continuino a ripetere che non contano le parole,
ma solo i fatti, in questo caso è evidente che è la parola – azienda – che produce un fatto. Parlare di aziende
significa parlare di costi, di efficienza, di profitto, di concorrenza, di valutazione. E la salute? C’è ancora, ma
mentre prima era il solo obiettivo, ora è uno – e non è affatto detto che sia il principale – degli obiettivi della
governance (altra parola dagli effetti pervasivi a cui Brown dedica pagine molto interessanti) di una ASL.

Non ci vuole molto per capire che c’è un’enorme differenza fra una USL e una ASL, e questa differenza sta
tutta nel passaggio da una ragione politica – è giusto che tutti i cittadini possano accedere alle cure di cui
hanno bisogno – ad una economica, secondo cui gli utenti del SSN non sono più, infatti, dei cittadini, ma
appunto dei clienti di un servizio in libera concorrenza (fra ASL diverse e con la medicina privata). È proprio
nel passaggio da cittadino a cliente il senso del libro. Se si è, prima di tutto, cittadini, allora questo significa
che ognuno di noi – come sosteneva Aristotele – è un homo politicus, cioè un vivente naturalmente sociale
che ha a che fare con la giustizia, l’eguaglianza e l’etica; se, invece, è soprattutto un homo œconomicus –
questo è il soggetto umano secondo la ragione neoliberale – allora si sentirà sempre in competizione con i
suoi simili (l’altro è piuttosto un concorrente), agirà in base al principio costi/benefici in un regime, appunto,
di permanente concorrenza reciproca.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/per-farla-finita-con-lhomo-oeconomicus
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti


Ma che c’è di strano, diranno in molti, forse la salute non rientra comunque anche nel campo dell’economia?
Si può pensare alla salute senza tenere conto dei vincoli economici? Certo che si può, in realtà si deve perché
la salute pubblica è un valore – in base al principio politico dell’eguaglianza – che non può essere misurato in
base a principi economici, perché non è un valore di mercato. Tuttavia un’affermazione del genere viene
giudicata, se non ingenua, del tutto irrealistica dal sentire comune ormai del tutto colonizzato, appunto, dalla
ragione neoliberale. È questa impossibilità anche solo di immaginare un mondo non asservito all’economia il
tratto caratteristico del nostro tempo; al contrario si accetta senza discussione “l’economizzazione di sfere e
pratiche fino a questo momento non economiche” (p. 32) come appunto la salute, l’istruzione, il rispetto per
l’ambiente, la vita stessa; alla fine “siamo ovunque homines œconomici e soltanto homines œconomici” (p.
34).

Si capisce perché il neoliberismo vada compreso, più che come una dottrina economica, come un dispositivo
di soggettivazione, che produce non tanto degli economisti, quanto delle persone che pensano sé stesse in
termini di aziende ‘individuali’ in concorrenza con altre aziende simili. Che cosa comporta, sul piano della
vita delle persone, questa radicale e apparentemente definitiva economizzazione della vita umana? Wendy
Brown elenca cinque conseguenze principali: 1. “un soggetto concepito e costruito come capitale umano per
sé […] corre continuamente il rischio di fallire, di essere licenziato e abbandonato senza aver fatto niente, a
prescindere da quanto sia capace e responsabile. Le crisi fiscali, i licenziamenti collettivi, l’esternalizzazione,
la cassa integrazione e così via possono metterci in pericolo anche quando siamo investitori e imprenditori
responsabili e dotati di buonsenso.

Questo pericolo incide addirittura sui bisogni essenziali, come il cibo e un tetto sulla testa, poiché il
neoliberismo ha smantellato tutti i programmi di previdenza sociale. La disintegrazione della sfera sociale in
frammenti d’imprenditorialismo e investimento su sé stessi elimina la protezione fornita dall’appartenenza a
un piano pensionistico o alla cittadinanza” (p. 38). Capiamo il senso del libro, Il disfacimento del demos, cioè
il disfacimento del principio secondo cui il governo democratico è affidato al popolo (?????). Se ognuno
lavora per sé, in un regime di costante concorrenza contro gli altri, non vale più alcun principio di solidarietà
sociale e di uguaglianza. Dopo l’homo œconomicus non rimane più niente. 2. “la disuguaglianza, non
l’uguaglianza, è lo strumento e la relazione tra i capitali concorrenti. Quando veniamo considerati capitali
umani in tutto ciò che facciamo e in ogni luogo, l’uguaglianza smette di essere la nostra relazione naturale
con gli altri. Pertanto, l’uguaglianza non è più un fondamento o un assunto a priori della democrazia” (p. 38).
Ma senza eguaglianza, che rimane dell’ideale democratico? “Una democrazia composta da capitale umano è
costituita da vincitori e vinti, non prevede un trattamento o una protezione paritari. Anche in questo senso il
contratto sociale viene rovesciato” (p. 38). 3. “Quando tutto è capitale, scompare la categoria del lavoratore,
così come la sua forma collettiva, la classe […].

Allo stesso tempo viene smantellata la stessa ragione d’esistere dei sindacati, delle associazioni di
consumatori e di altre forme di solidarietà economica all’infuori dei cartelli tra capitali” (p. 39). Se ognuno è
un capitale umano (secondo la famigerata formula, ormai corrente anche nei regolamenti scolastici), è
evidente che non può fare appello all’aiuto degli altri, perché questi sono in realtà dei concorrenti, le cui
azioni rispondono solo all’impersonale logica del business. Il sindacato allora diventa del tutto inutile, così
come la solidarietà di classe (si pensi a quanto ha resistito Amazon alla creazione di sindacati fra i suoi
dipendenti). Questi primi tre punti segnano il passaggio dall’homo politicus all’homo œconomicus; di
conseguenza, ed è il quarto punto:

“Quando esiste soltanto l’homo œconomicus, e quando l’ambito politico stesso viene rappresentato in termini
economici, sparisce la base della cittadinanza che si occupa della cosa pubblica e del bene comune. Qui il
problema non è solo che si sottraggono fondi ai beni pubblici e che i fini comuni vengono svalutati dalla
ragione neoliberista, cosa peraltro vera, ma che la cittadinanza stessa perde la sua valenza e sede politica. La
valenza: l’homo œconomicus si accosta a tutto come a un mercato e conosce soltanto la condotta di mercato:
non sa pensare agli scopi pubblici o ai problemi comuni in modo genuinamente politico. La sede: la vita
politica, e lo Stato in particolare […] vengono riconfigurati dalla razionalità neoliberista. La sostituzione
della cittadinanza definita come interesse per il bene pubblico con una cittadinanza ridotta al cittadino come



homo œconomicus elimina anche l’idea stessa di popolo, un demos che afferma la propria sovranità politica
collettiva” (p. 39).

Non è necessario un colpo di stato per porre fine al demos, e quindi sconfiggere la democrazia; basta
convincere le persone che il demos, propriamente, non esiste, come pensava la campionessa del neoliberismo,
Margaret Thatcher, che infatti coerentemente affermava che “there is no such thing as society there are
individual men and women and there are families”. Da notare che le famiglie, per chi ne ha una, diventano
l’unico argine non individuale allo spietato e impersonale dispositivo del mercato. Viene da qui il familismo
del nostro tempo, perché se quando sei nei guai lo stato non ci pensa, ti può aiutare solo la famiglia. L’ultima
conseguenza individuata da Wendy Brown è un corollario dei primi quattro punti: 5. “la giustizia, la pace o la
sostenibilità ambientale possono essere perseguite fintantoché promuovono obiettivi economici” (p. 40), non
in quanto valori di per sé.

Non è perché è giusto che è il caso di salvare il pianeta dall’invadenza capitalistica, ma perché è conveniente,
perché innescherà la green economy. D’altronde di che stupirsi quando succede sempre che un’impresa
quotata in borsa segna un rialzo delle sue quotazioni proprio nel momento in cui annuncia un massiccio piano
di licenziamenti? In questo senso “l’iterazione neoliberale dell’homo œconomicus sta spegnendo l’agente, il
linguaggio e gli ambiti attraverso i quali la democrazia, in qualsiasi variante, si materializza” (p. 73). Quello
che l’inconscio neoliberista minaccia, allora, è “il progetto ideale, immaginario e politico della democrazia”
(p. 175), un progetto che si basa invece sul principio non economico dell’eguaglianza, del valore non
economico della cultura, in particolare di quella umanistica (cioè quella che classicamente si pone l’obiettivo
di formare l’essere umano nella sua completezza; “l’homo œconomicus come capitale umano si lascia alle
spalle non soltanto l’homo politicus, ma […] l’umanesimo stesso”, p. 42), sul principio politico della
cittadinanza. 

Tuttavia, e questo è forse il punto più interessante del libro, al centro di questo progetto c’è un paradosso, ché
se da un lato la razionalità neoliberista si fonda sull’assoluta indipendenza dell’individuo in quanto “capitale
umano”, dall’altro, tuttavia, lo smantellamento del demos lo lascia del tutto solo in balia di quello stesso
mercato che dovrebbe essere il suo ambiente ‘naturale’: è “questo è il paradosso centrale, forse persino lo
stratagemma centrale, della governance neoliberista: la rivoluzione neoliberista avviene nel nome della
libertà – liberi mercati, Paesi liberi, uomini liberi – ma distrugge le basi su cui la libertà poggia, la sovranità
degli Stati e dei soggetti” (p. 97), perché che cosa può il singolo e isolato homo œconomicus – senza società,
sindacati, sistema di welfare, senza nemmeno la possibilità di accedere a un sistema di istruzione superiore
pubblica – contro lo strapotere del mercato? Un paradosso che produce sempre più disagio, insofferenza,
disperazione.

In effetti, come scrive in chiusura Wendy Brown, l’immagine della razionalità neoliberista “dell’essere
umano, il suo principio di realtà e la sua visione del mondo – ‘non esiste un’alternativa’ – sacralizzano,
aumentano e naturalizzano questa disperazione senza riconoscerla. Lasciando che i mercati decidano il nostro
presente e il nostro futuro, il neoliberismo abbandona del tutto il progetto del controllo individuale o
collettivo dell’esistenza. La soluzione neoliberista ai problemi è sempre altri mercati, altri mercati completi,
altri mercati perfetti, altra finanziarizzazione, nuove tecnologie, nuovi modi per monetizzare. Tutto fuorché
un processo decisionale collaborativo e contestatore, il controllo delle condizioni di vita, la pianificazione del
futuro; tutto fuorché una costruzione deliberata dell’esistenza attraverso il dibattito democratico, il diritto,
una linea politica. Tutto fuorché il sapere, la deliberazione, il giudizio e l’azione umani classicamente
associati all’homo politicus.” (p. 192).  

Tuttavia da questa situazione nasce una crescente insoddisfazione. Si pensi al fenomeno della great
resignation, le dimissioni di milioni di persone da posizioni lavorative anche remunerative che rendono, però,
la vita del tutto impossibile. Si tratta, come mette in evidenza Dario Gentili nella sua Prefazione, di un
fenomeno che dice che, nonostante tutto, qualcuno comincia a capire che c’è vita dopo l’economia. Forse il
demos non è del tutto disfatto. C’è ancora spazio per la politica. Manca solo un soggetto politico capace di
cogliere questa opportunità. Ma prima o poi arriverà, e se non arriverà sarà lo stesso demos a inventarne uno. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





