
 

Furore oggi 
Lelio Demichelis
7 Luglio 2023

Cosa accade quando la violenza sconfigge la ragione? La risposta sembra facile: guerre e altri disastri sociali,
esistenziali, culturali, politici, ecologici. Il Novecento ce ne presenta un elenco impressionante, ma anche
questi ultimi tre decenni non sono stati da meno. Perché la violenza che sconfigge la ragione ha molte facce:
l’oscena invasione russa dell’Ucraina, certo, ma anche le speculari guerre statunitensi in Iraq e Afghanistan e
prima ancora nella ex-Jugoslavia; violenza che sconfigge la ragione è la corsa al riarmo (con la spesa militare
raddoppiata tra 2000 e 2021); violenza è quella che il capitalismo industriale e tecnico (la ragione
strumentale finalizzata alla massimizzazione del profitto) ha scatenato da tre secoli di rivoluzione industriale
contro l’uomo, la biosfera e contro le future generazioni – chiamandolo progresso – oggi non facendo nulla o
quasi contro un riscaldamento climatico che sta accelerando sempre più.

E ancora: violenza è quella dei maschi contro le femmine (femminicidi e violenza domestica), maschi chiusi
tra patriarcato proprietario e machismo retrò; violenza è l’omofobia; violenza è l’accanimento statunitense
contro Julian Assange, colpevole del reato di libertà di espressione; violenza è quella di chi ci vuole imporre
l’intelligenza artificiale come un dato di fatto a prescindere da ogni deliberazione democratica del demos;
violenza è il principio della disruption che impone il tecno-capitalismo; violento è ogni potere che nega la
possibilità di un’autentica autonomia dei soggetti umani (quella autonomia che cercava invece l’illuminista
Immanuel Kant) e li porta, li ingegnerizza a invocare sempre qualcuno che pensi per loro; violenza è quella
che ogni giorno tutti noi pratichiamo contro gli altri avendo dimenticato quei concetti fondanti della ragione
che sono libertà, uguaglianza e fraternità/solidarietà: una violenza che ogni giorno – quasi inavvertita perché
ormai normalizzata – esercitiamo con i nostri comportamenti arroganti/rabbiosi verso gli altri, in rete e non
solo. E si potrebbe continuare. E davvero tutto sembriamo, meno che sapiens.

Quando la violenza sconfigge la ragione è anche il sottotitolo di Furor, l’ultimo libro del sociologo Carlo
Bordoni (Luiss University Press, pag. 158), che ci ricorda come la violenza si faccia ancora peggiore di
quanto non sia in sé e per sé quando si torna appunto a giustificarla con le più diverse e stravaganti
motivazioni. Il tutto, aggiungiamo, in una società neoliberale che ci ha fatto regredire allo stato di natura
secondo Thomas Hobbes (dove regnava l’homo homini lupus), pre-contratto sociale moderno, cioè il
neoliberalismo (complici le nuove tecnologie social ma anti-sociali), ha cancellato il contratto sociale della
modernità e quindi la ragione del nostro poter vivere civile, trasformandoci in una società di mercato, utile
solo alla massimizzazione del profitto – e anche lo sfruttamento del lavoro e la sua precarizzazione sono una
forma di violenza.

Riflessioni amare queste che stiamo facendo e condividendo, che il libro di Bordoni ci aiuta però a
inquadrare e razionalizzare, trovando nelle sue pagine la genealogia di questa (irrazionale, antiumanistica,
paradossale, pericolosissima) legittimazione della violenza – tenendo però ben presente che, come scriveva
Hannah Arendt citata da Bordoni, “la violenza può essere giustificabile, ma non sarà mai legittima”. 

E ancora: la guerra può diventare anche un’emozione collettiva, chiede una mobilitazione totale e questa
mobilitazione cancella o nasconde la ragione. Ed “è il fascino perverso della guerra come mutamento
epocale; uno strumento formidabile, dirimente per uscire dallo stato di incertezza, che permette di resettare la
realtà e preparare la rinascita. Nuove opportunità, nuove regole, che però richiedono un prezzo altissimo da

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/furore-oggi
https://test.doppiozero.com/lelio-demichelis


pagare. Ma è soprattutto quando questa emozione condivisa diventa etica, dunque moralmente ammissibile,
che bisogna cominciare ad avere paura”. E allora – ecco il senso del libro – “ora è più che mai necessario
cercare di capire cosa stia succedendo in una società sempre più insofferente e insicura, che cerca soluzioni
nelle risposte emotive, nell’aggressività e nella negazione dell’altro” – appunto nella negazione della ragione
in nome di una non-ragione emotiva ed etica – e che “sta entrando prepotentemente nelle nostre vite”.

E nel suo libro Bordoni analizza il problema della violenza affrontandolo da più punti di riflessione e con
molti richiami ad autori come Benjamin, Derrida, Foucault, Schmitt. Come il clima di irrazionalità che mette
in discussione la scienza, preferendovi un uso passivo e automatico della tecnologia; come “la prevalenza
della non-ragione, unitamente a esempi di auto-affermazione personale basati sull’emotività e la spontaneità,
attraverso gli immancabili social e accompagnata dall’imperversare del diritto di parola, potente cassa di
risonanza per ogni opinione personale, anche la più strampalata […] con una preferenza per la
disintermediazione che ha un sottofondo di populismo e falsa democrazia”. Ma lo fa cercando di recuperare
“la razionalità perduta e il lato positivo della tecnica”, il pharmakon buono che Bordoni considera “così utile
all’umanità”.

La domanda è dunque: “ma quanto siamo ormai lontani dall’Illuminismo” – che invece proprio sulla ragione
si fondava? Molto, moltissimo se quella ragione che si dice avere regolato l’intera modernità, scrive Bordoni
“appare messa in secondo piano dalle emozioni […] più adatte alle esigenze di una vita vissuta solo al
presente”. Già, perché se la ragione autentica ha bisogno anche di confrontarsi col passato per poter
immaginare e costruire il futuro, oggi passato e futuro sono stati cancellati dal nostro dover vivere solo nel
presente perché così ci vuole il capitalismo e il suo sistema tecnico, noi dovendo adattarci all’accelerazione
imposta dalle macchine e dal capitalismo. E “un sintomo dell’allontanamento dalle idee illuministe è proprio
la scomparsa del dubbio – prima qualità della ragione, fondamento della logica e garante della conoscenza –
o la sua attenuazione”. Ma la scomparsa del dubbio e del pensiero critico e riflessivo – perché infatti dover
pensare e conoscere se per tutto bastano oggi un algoritmo e l’i.a. – favorisce ovviamente la riproducibilità
del sistema capitalistico e tecnico, impedendo o rimuovendo ogni opposizione e ogni pensiero altro e diverso
(filosofico, responsabile) da quello matematico dominante e oggi, per noi, delirante.

In questa condizione di individualismo neoliberale e tecnologico “l’individuo solo con se stesso cerca di
rinvenire certezze interiori, convinto di essere in possesso di auctoritas per il solo fatto di essere qui e ora.
Persino la condivisione con gli altri avviene con una sordità selettiva, dove è rifiutata per partito preso ogni
opinione contraria e accolta solo ogni conferma del proprio sentire. […] Dilaga un pensiero unico alla
rovescia, dove la verità autoreferenziale va difesa con la forza. […] Ma una cultura senza il beneficio del
dubbio è destinata a impoverirsi”, e oggi il dubbio è appunto cancellato da un determinismo che ci impone di
credere (anche questa per noi è violenza contro l’uomo) a un algoritmo e alla sua presunta ma presuntuosa
esattezza, dimenticando che la matematica è una scienza a-valutativa e a-morale, quindi, ciò che sembra
esatto quasi mai è anche giusto ed etico. Certo, anche la ragione ha prodotto disastri, pensiamo ai
totalitarismi (“il totalitarismo è una creatura della modernità”) e rinviamo alla critica di questa ragione che
nega se stessa fatta in Dialettica dell’illuminismo da Horkheimer e Adorno e richiamata da Bordoni; che
aggiunge: è con i totalitarismi che “si conclude, nel momento stesso dell’estrema espressione dell’idea
moderna di ordine sociale e di meccanizzazione delle esistenze, la lunga stagione della modernità. Tutto ciò
che segue da allora […] è solo un tentativo di mantenere in vita una forma di civilizzazione che ha ormai
esaurito la sua spinta vitale”; che però forse non è veramente esaurita se oggi quell’idea perversa di ordine
sociale totalitario si sta traducendo nella digitalizzazione del mondo e nell’ordine sociale algoritmico. Per cui
“l’umanità sembra correre all’unisono non già verso il baratro (come insistono a proclamare gli apocalittici),
bensì verso un’ennesima mutazione. Dopo l’Homo Sapiens, e il passaggio attraverso l’Insipiens, è il
momento dell’Homo Technologicus, sempre più simile a una macchina, integrato in un rapporto di
relazione/dipendenza con le nuove tecnologie, ormai inseparabili dal suo quotidiano. […] Per l’uomo nuovo
è sufficiente l’impulso, quello che gli fa premere il bottone con un semplice clic” – in una crescente simbiosi
“tra pensiero automatico e l’automatismo tecnologico”; dove tutto sembra razionale (e “il digitale ha
svincolato l’uomo da ogni freno inibitore, accrescendo il suo senso di onnipotenza” – e anche questo per noi
è generativo di violenza), mentre è tremendamente irrazionale; sempre ricordando, ancora Bordoni con i



francofortesi Max Horkheimer e Theodor W. Adorno, che “la razionalità tecnica, oggi, è la razionalità del
dominio stesso”, e lo scrivevano quando ancora non c’era il digitale e la digitalizzazione di tutto e tutti.

E così la tecnologia “è il nuovo credo che ha sostituito la scienza. A differenza di questa [però], offre
certezze assolute che sono diventate insindacabili in conseguenza della sua utilità, trasformata in dipendenza,
perché la tecnologia offre gli strumenti adeguati a controllare e costringere a un comportamento passivo e
omologato”, dando però l’illusione “di partecipare al sapere senza conoscere”, il tutto “accompagnato da una
nostra totale immersione nell’inconsapevolezza, fino all’inebetimento causato dalla ripetitività meccanica
della digitazione. […] Pura irrazionalità, rinuncia all’autodeterminazione” – e anche navigare “è un termine
ormai obsoleto, meglio sarebbe dire lasciarsi trasportare”.

E dunque – scrive Bordoni – “non si tratta di essere apocalittici, ma consapevoli di ciò che sta accadendo”, e
questo ancora di più mentre stiamo transitando “da un mondo a misura d’uomo a un mondo a misura di
macchine”. Eppure, “solo la tecnologia ci può salvare”. Ma potrà farlo solo fino a quando il sapere “sarà
coltivato e ritenuto la forma più alta della produzione umana. Questo è il limite che non ci è lecito superare:
il disconoscimento del primato della scienza”. Per non chiuderci “in un autismo tecnologico”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





