DOPPIOZERO

Viaggio all’ origine della coscienza

Pino Donghi
17 Luglio 2023

Mettiamola cosi. Se quello che Mark Solms scrive in “Costruire unamente”, I’ ultimo capitolo di La fonte
nascosta. Un viaggio all’ origine della coscienza, fosse non dico vero ma assai verosimile (e ci sono buone
ragioni per considerarlo), un Alessandro Baricco che fra qualche anno volesse mettere mano a una versione
aggiornata di The Game, molto probabilmente considererebbe ChatGPT al pari di Space Invaders. la
“vertebra zero”, ancorché un giochino per principianti.

Mettiamola (anche) cosi. E seil “problemadifficile’, spesso venisse discusso non per essere risolto, ma per
essere venerato?

The Hidden Spring, nella versione originale del 2021, danoi in libreriada un paio di mesi per i tipi di
Adelphi, e unadi quelle letture cheti si piantano nellatesta, e ti fanno addirittura chiedere come sara
possibile, per chiunque, ignorare quel che ¢’ e scritto. Con il poeta... consideriamo la nostra semenza, fatti
non fummo a viver come bruti: qualorail problema difficile, come Solms annuncia nella prefazione,
diventasse un po’ meno difficile, come ignorare che, da quando siamo sulla Terra, se qualcosa pud essere
fatto, sarafatto? In altre parole, se teoricamente € possibile progettare la coscienza, primao poi qualcuno lo
fara. Meglio pensarci per tempo. Studiare. Capire. E prepararsi.

Per problema difficile si intende quello — piuttosto noto ai frequentatori delle pagine di Doppiozero —
enunciato dal filosofo David Chalmers a proposito della“ coscienza’, ovvero: com’ é che la coscienza accade
? Com'’ € che le mie esperienze coscienti sono collegate a cio che di biofisico accade nel mio cervello e nel
mio corpo? Larispostadi Solms, latesi che provaadimostrare in questo testo imperdibile per chi e
affascinato dal tema, non riguarda solo il titolo — ovvero dove s situala fonte nascosta della coscienza,
contestando “I’ errore corticocentrico”, la convinzione tutt’ ora diffusa che abbia un’ origine recente nella
corteccia—, ma principalmente come qual ungue spiegazione scientifica della coscienza che non tenga conto
del ruolo fondamentale dei sentimenti, manchi di cogliere I’ aspetto principale: per e neuroscienze una
prospettivainusuale. Non per lapsicoanaisi. E Solms, infatti, nel viaggio alle origini della coscienza che ci
propone, usa l’ espediente retorico di quello aritroso, attraverso le sue personali scelte di vita e professionali,
trale quali I’eventualitadi diventare psicoanalista & raccontata come unatrale piu significative. Ma andiamo
per ordine, accettiamo |la proposta dell’ autore e avviciniamoci per tappe successive ale sue convinzioni: se
“costruire unamente” € una prospettiva verosimile, sara meglio partire dall’inizio.

Lascenaprimariaée |’ incidente occorso a fratello, quando erano ancora ragazzini mentre giocavano su una
spiaggia della Skeleton Coast nell’ ex colonia tedesca della Namibia: una caduta accidentale, il suono “come
di un’anguriache si rompe”, frattura con emorragia endocranica. Operato d' urgenza, Lee s riprende, manon
saramai piu come prima: “Lee, in sostanza, non erapiu Lee[...] mi chiedevo dove fosse finitala sua
versione precedente’. Ladecisione di diventare un neuroscienziato nasce dalla difficolta di trovare una
risposta a quella domanda, alla domanda scientifica per eccellenza: quale siail rapporto mente-corpo. Negli
anni dellaformazione e poi delle prime esperienze professionali, incontra il comportamentismo, il
cognitivismo-comportamentale, il funzionalismo, le neuroscienze cognitive ma anche, forse specialmente, i
testi di Oliver Sacks, dove legge quanto il neurologo statunitense prendesse sul serio cio chei suoi pazienti
gli raccontavano, almeno tanto quanto i suoi colleghi non prendevano sul serio lui, definendo Sacks, “I’ uomo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/viaggio-allorigine-della-coscienza
https://test.doppiozero.com/pino-donghi

che scambid i suoi pazienti per una carrieraletteraria’. Ma come € possibile descrivere la vitainteriore degli
esseri umani senzaraccontare le loro storie? “ Si prova qual cosa a essere un cervello”, cosa che,
evidentemente, non accade allo stomaco o ai polmoni. Non a caso, ricorda Solms, Freud stesso lamentava:
“Trovo ancora strano che le storie cliniche che scrivo si debbano leggere come novelle e che siano, per cosi
dire, prive dell’impronta rigorosa della scienza’ . Detto fatto, nel 1987 Solms prende una decisione
impopolare presso i suoi colleghi: “scels di iniziare laformazione per diventare psicoanalista’. Con la stessa
convinzione del Freud “biologo dellamente” del 1914, quello che scriveva, “tutte le nozioni psicologiche che
noi andiamo via viaformulando dovranno un giorno essere basate su un sostrato organico”: come adire, il
progetto di una psicoanalisi che non si poteva non ricongiungere con le neuroscienze. Di qui il trasferimento
al Royal London Hospital, di qui “ladecisione di chiamare il mio approccio neuropsicoanalisi”. Di |1 anche,
non poteva essere diversamente, |’ incontro con Eric Kandel, la primavoltadi personanel 1993. Kandel
otterra un meritatissimo premio Nobel nel 2000 per e sue ricerche sulla memoria, a partire dallo studio del
sistema nervoso di un organismo “semplicissmo” come I’ Aplysiadi mare, machi haletto i suoi libri
autobiografici, e anche alcuni testi affascinanti come, L’ eta dell’ inconscio. Arte, mente e cervello dalla
grande Vienna ai giorni nostri, sa che la sua prima vocazione era stata quella psicoandlitica. E lasua
raccomandazione, ancor piu insistita da quando insignito del Nobel, & che bisogna convincere gli

psicoanalisti a studiare le neuroscienze e a confrontarsi con le ricerche neurobiologiche: il pensiero di Freud e
fondamentale e la psichiatria del XXI secolo deve basarsi su un’integrazione tra le neuroscienze e la
psicoanalisi. Laricostruzione che Solms propone di questo necessario completamento, nel lavoro di molti
colleghi e mentori come Jaak Panksepp (acui La fonte nascosta € dedicato), Tony Damasio, Bud Craig, il
nostro Vittorio Gallese, oltre a giacitato Oliver Sacks, e di sicuro interesse, anche squisitamente storico.



q tore

.,
4
|

.y __, 1 .
/4] r{"..-‘ ( AN '.e'ﬂffr.*’ (f [

--...___-;.-___
"",‘_'-::,._:
Pyt
P——y

L ETA *w—
o IN CON& I O :“

ARTE, MENTE E
CERVELLODALLA
GRANDE VIENNA
Al NOSTRI GIORNI

T I ——— A . .



All’ errore corticocentrico, ovvero a contestare latesi, indiscussa negli ultimi centocinquant’ anni, che la
coscienza si genera nella corteccia cerebrale, € dedicato tutto I’ interessante capitolo terzo, ricco di riferimenti
a esperienze ericerche che, direi da profano, sono difficilmente contestabili, e supportate anche da una sorta
di convincimento etico: “... per accettare che qualcuno che sembra cosciente in realta non lo sia, dovremmo
pretendere argomentazioni estremamente convincenti. Limitarsi a sollevare dubbi filosofici non e sufficiente.
Abbiamo bisogno di ottimi motivi per pensare che in queste persone i duetipi di coscienza [essere svegli e
reattivi e avere coscienza come esperienza, ndr.] siano disgiunti, perché a quanto pare in noi hon |o sono
mai”. La convinzione dell’ autore e che la teoria corticale siainsostenibile. Dove sarebbe rintracciabile,
invece, lacoscienza? Primadi arrivare alla*“fonte”, due ulteriori passaggi metodologici. Nel capitolo
dedicato a“Che cos € I’ esperienza’, segnatamente da pag. 109 a111, si trovano riassunte le posizioni di
molti ricercatori, da James Newman e Bernard Baars, a Stanislas Dehaene e Lionel Naccache, a grande
Gerry Edelman, a Giulio Tononi, al’iconico Francis Crick insieme a Christof Koch, aRodolo Llinas.
Nessuna di queste ricerche, a parere di Mark Solms, riesce a spiegare perché il legame delle informazioni —
“attraverso |’ associazione, I’ oscillazione, la sincronizzazione, il riverbero, |’ integrazione massiccia o alftri
process’” — dovrebbe dar luogo all’ esperienza cosciente. E un fatto, che le neuroscienze cognitive contino un
cimitero di teorie. Ma e anche un punto, per I’ autore, che se si osservano le esperienze di acuni pazienti
(riportate nel testo) che per varie ragioni erano non coscienti, nel senso di essere inconsapevoli di certe
percezioni e di acuni ricordi in formadi rappresentazioni (quelle chein origine si definivano tracce
mnestiche), “in loro rimaneva intattala capacita di percepirei sentimenti. Vi erain loro quel provare
gualcosa che si esprimeva sotto formadi giudizio di valore’. E arriviamo, appunto, ai sentimenti.

Se per sentimento si intende I'insieme di quegli aspetti di un’emozione, o di qualsiasi affetto, che si provano,
ovvero il sentire stesso, escluderei sentimenti dalla nostra descrizione del cervello, ci impedisce di capire
come funziona: “Le rappresentazioni non sono |’ unica cosa che troviamo nella coscienza. Ci sono anche i
sentimenti [...] Sorprendentemente, i neuroscienziati che cercano una spiegazione della coscienzali hanno
ignorati”. Quali? Un’introduzione sintetica alle Emozioni primarie, cosi come proposta nella classificazione
di Panksepp, ne indica sette: DESIDERIO SESSUALE; RICERCA; RABBIA; PAURA; PANICO DA
ABBANDONO; CURA; GIOCO. “II fatto cheil GIOCO si elevi, per cosi dire, sopratutte le emozioni
istintuali — per metterle alla prova e apprendernei limiti — e forse il motivo per cui e risultato impossibile
individuare un singolo circuito cerebrale per il sistemadel GIOCO [circuiti indicati, nel testo, per tutti gli
altri, ndr]: probabilmente il GIOCO reclutatutti gli altri sistemi emozionali, contribuendo sostanzial mente
allaloro maturazione”.

Dov’ e la fonte nascosta, quindi? “Un presupposto di base della neuropsicologia € che se una particolare
funzione mental e viene eseguita da una particolare regione del cervello, unalesione completadi quella
regione comportala perdita completa di quellafunzione’. Ergo, e la spiegazione — in qual che passaggio
necessariamente tecnica— latrovate nel capitolo 6, quella della coscienza si trova non gia nella corteccia
bensi “in una minuscola regione comatogena di due millimetri cubi situata nel tegmento mesopontino
superiore”: questa struttura strettamente interconnessa del tronco encefalico sarebbe la fonte nascosta della
mente. Una struttura antica, che abbiamo in comune con tutti gli altri mammiferi e, addirittura, anche con i
pesci. Che si studino le lesioni, che si agisca con stimolazione cerebrale profonda, con farmaci o ci s affidi a
neuroimaging funzionale, tutto porta alla medesima conclusione: “la formazione reticolare profonda del
tronco cerebrale genera gli affetti”. Come? Con |’ arousal, I’ eccitamento indotto dai neuromodulatori (danon
confondersi con i neurorecettori, quelli della trasmissione sinaptica binaria), che attivano “intere regioni della
rete regolando cosi |0 ‘stato’ generale della corteccia’. Per Solms, la corteccia diventa cosciente solo nella
misurain cui viene eccitata dal tronco cerebrale. E, sempre secondo il nostro autore, “il passaggio critico
dalla veglia vegetativa all’ eccitamento affettivo sembra dipendere dall’ integrita di un piccolo nodo di neuroni
che circondail canale centrale del mesencefalo, il PAG, il grigio periacqueduttale [ ...] pazienti con lesioni
localizzate nel PAG contemplano con sguardo vitreo uno spazio psicoaffettivo vuoto”. Questa struttura e il
centro di convergenzadi tutti i circuiti affettivi del cervello, il centro di produzione di sentimenti e
comportamenti emotivi. L’ eccitamento, I’ arousal che parte dal tronco cerebrale, ci risveglia, attivail
“triangolo decisionale del cervello” — ché atrimenti agiremmo in maniera autonoma e incosciente — e ci



permette di affrontare tutto cio che € inatteso. |1 nostro comportamento volontario dipende dalla necessita di
deciderein condizioni d’ incertezza. Quando invece le nostre ipotesi su cio che ¢’ é fuori (ma anche dentro di
noi, per esempio I’ esperienza della“fame d aria’) vengono confermate, non abbiamo bisogno di
“eccitamento”, non abbiamo bisogno della coscienza. Rimane la domanda: perché lafisiologia obiettiva della
coscienza e accompagnata da una sensazione fenomeni ca soggettiva? Larisposta, per Solms, non latroviamo
nella metafisica, manellafisicadell’ entropia, nellaricercadi Karl Friston.

Di Friston e del suo “principio dell’ energialibera’ parla moltissimo anche Anil Seth nel suo atrettanto
imperdibile, Come il cervello crea la nostra coscienza (cfr. il cap. 10, Un pesce nell’ acqua). Ma se giunti alla
meta di La fonte nascosta, abbiamo gia sperimentato come difficilmente possa essere considerato un libro da
comodino, dal capitolo settimo in poi, dalla spiegazione del principio dell’ energialiberadi Friston, lalettura
richiede una concentrazione assoluta, a punto che riesce difficile non sottolineare ogni singola parola.

D’ altra parte, o stesso Solms racconta di essersi avvicinato al lavoro di Karl Friston (il neuro scienziato che
vanta non solo il valore maggiore dell’indice H, quello che calcolal’ impatto globale delle pubblicazioni di
uno studioso... malo fissaa uno stratosferico 235, inavvicinabile da chiunque: significa che € attualmenteil
neuroscienziato piu influente al mondo) preparandosi per un congresso di neuropsicoanalisi nel 2017, aUCL,
dove Friston erainvitato come oratore principale: per quell’ occasione, pensd necessario rileggere un suo
articolo del 2013, ddl titolo, La vita come la conosciamo, che “ambiva nientemeno che aricondurre a
eguazioni matematiche le leggi fondamentali del comportamento intenzionale”. Nientemeno! |l legame fraiil
lavoro di Friston e quello di Solms e’ omeostasi. E se la coscienza e un processo omeostatico, che combatte
contro la naturale tendenza all’ entropia di ogni sistema, e I’ omeostasi € riconducibile ale leggi dellafisica,
aloralo e anche la coscienza.

Come gia scrivevamo, dall’incontro con Karl Friston, cosi come riassunto nel settimo capitolo di La fonte
nascosta, lalettura e unavera e propriaimmersione nellaricerca neuroscientifica e nellariflessione filosofica
piu attuali. E seil tentativo del recensore di darne conto sarebbe potuto sembrare temerario, per fortuna e lo
stesso Mark Solms afornire unatraccia nel finale “poscritto”, in formadi appunti stilati in occasione di un
congresso di Scienze della Coscienza, tenutos in Svizzeranel 2019, poco dopo aver completato le bozze del
libro. Seguiamol o, quindi, nel suo stesso promemoria.

Punto primo. Freud, come giai suoi maestri, Helmholtz, Bruke, Du Bois-Reymond, Ludwig e altri, cerco di
fondare una scienza natural e della mente ricondotta a “ stati quantitativamente determinati da specifiche
particelle materiali”. Punto secondo. Fu addirittura Francis Crick, un secolo dopo, a esortare di nuovo la
ricercaversoi correlati neurali della coscienza: “tu, con letue gioie ei tuoi dolori [...] non sei atro chela
risultante del comportamento di unamiriade di cellule nervose e delle molecole in esse contenute”. Terzo.
Per David Chalmers e Thomas Nagel, i correlati neurali della coscienza sono un problema“facile’; quello
difficile & “com’ e possibile che la qualita soggettiva dell’ esperienza nasca da eventi neurofisiologici
oggettivi?’. Quarto punto. Mettere il problemain questi termini rischia di farlo diventare ancora piu difficile,
forse piu di quello che é (di “venerarlo”, come sospetta Friston). L’ oggettivita e la soggettivita sono
prospettive osservative diverse, non cause ed effetti. “ Gli eventi neurofisiologici non producono gli eventi
psicologici esattamente come il lampo non generail tuono”. Si tratta di manifestazioni concomitanti di un
singolo processo sottostante. Punti quinto e sesto. Se una delle domande puo essere “qual € il meccanismo
dellavisione’, giustamente Chalmers afferma che il meccanismo non spiega cosa s provaavedere, e questo
perché “la visione non & una funzione intrinsecamente cosciente”. Ma perché & accompagnata

dall’ esperienza? La domanda di Chalmers e legittima per tutte le funzioni cognitive, ma non vale invece per
le funzioni affettive. Lo diceva anche Freud: “fa certamente parte della natura di un sentimento il fatto che

e avvertito, e quindi noto alla coscienza. La possibilita di uno stato inconscio sarebbe dunque
completamente esclusa per i sentimenti, le sensazioni, gli affetti”. Settimo. E di estremo interesse osservare
cheil funzionamento corticale & accompagnato dalla coscienza solo se viene autorizzato dal sistema
reticolare attivante della porzione superiore del tronco encefalico”. Questa coscienza, quelladel tronco
encefalico, e dotata di un contenuto qualitativo proprio, costituito dagli affetti. “L’esistenzadi un soggetto
senziente si fonda letteralmente sugli affetti”. Punto ottavo. Gli affetti sono un’ estensione dell’ omeostasi, un
meccanismo biologico di base che sorse naturalmente con I’ auto-organizzazione. E infatti, un sistema auto-



organizzato sopravvive nellamisurain cui occupa un numero limitato di stati (se sei un pesce, devi viverein
acqua: di qui il riferimento a cap. 10 di Anil Seth). In questo quadro, e rilevante che il “senso di s&” dei
sistemi auto-organizzati dialoro un proprio punto di vista. Nono punto. “Gli affetti danno ai bisogni biologici
unavaenzaedonica’. Cio significa che percepiamo, come dispiacere o piacere, I’aumento e la diminuzione
delle deviazioni dei punti di equilibrio omeostatico, ovvero dell’aumento o la diminuzione degli errori
predittivi. “In un organismo, la percezione dei propri bisogni permette di fare scelte e quindi aumentala
probabilita di sopravvivere in contesti imprevisti. Questa € la funzione biologica dell’ esistenza’. Punto dieci.
| bisogni sono avvertiti in ordine di priorita (se mi mancal’ aria, la necessita di fare pipi passain secondo
piano, e tempo). Dal loro riconoscimento si attivail triangolo decisionale posto nel mesencefalo, e cio
innescai programmi d’ azione. Queste azioni generate dagli affetti sono volontarie, soggette a scelte del tipo
“qui eora’. Queste scelte sono poi percepite affettivamente anche dalla coscienza esterocettiva, che
contestualizza gli affetti e vengono di conseguenza compiute in base a fluttuazioni della precisione dei
segnali di errore che arrivano dall’ esterno, segnali che risultano significativi a misura della priorizzazione dei
bisogni, di cui al’inizio. Indi, i segnali di errore sono trattenuti nella memoriadi lavoro cosi daridurre a
minimo I’incertezza. Si tratta di cio che intendiamo per “riconsolidamento”. Come disse Freud, “la coscienza
sorge al posto di unatracciamnestica’. Punto 11. “L e scelte che sono state coronate da successo si traducono
in regolazioni alungo termine delle previsioni sensoriali e motorie. Pertanto, |a coscienza esterocettiva e un
lavoro predittivo in corso, il cui scopo € quello di fare previsioni sempre piu accurate (piu certe e meno
consapevoli) su come soddisfare bisogni specifici”. Mada momento in cui le nostre previsioni non possono
mai essere prive di errori, il nostro sistema pulsionale di default € quello della RICERCA, “che ci spinge a
un’ azione preventiva volta a eliminare |’ incertezza ancor prima che ve ne sia bisogno”. La priorizzazione di
guesto affetto la chiamiamo curiosita e interesse per il mondo. Dodicesimo punto. “Questi sono i meccanismi
casuali della coscienza, sia nelle sue manifestazioni obiettive (i correlati neurali) siain quelle soggettive (che
cosas provaa...). Lefunzioni sottostanti possono essere ricondotte aleggi naturali, come lalegge di
Friston. Queste leggi sono alla base dell’ auto-organizzazione [ ...] La coscienzafa parte della natura e puo
essere studiata matematicamente”. Tredicesimo e ultimo punto. “ Tutti i sistemi coscienti conosciuti Sono Vivi
ma non tutti i sistemi viventi sono coscienti. Allo stesso modo, tutti i sistemi viventi sono capaci di
autoverifica, manon tutti i sistemi capaci di autoverifica sono vivi. Se questo ragionamento € corretto, &
possibile, in lineadi principio, progettare un sistema capace di autoverifica dotato di una coscienza
artificiale”.

Ovvero, € possibile creare una coscienza artificiale. Se e come farlo, € questione di scelta e collettiva
responsabilita. Anche selapit ovviadellerisposte a “perché’ farlo, consiste paradossalmente nel
comprendere come, fintanto che non progetteremo la coscienza, non saremo mai sicuri di aver risolto il
problema della sua origine. La primavera nascosta di cui al titolo originale, quindi, non si riferisce solo al
posto dove nasce la coscienza emotiva, quel sentire primitivo che presiede la coscienza cognitiva rivolta
verso |’ esterno, e che nel guidarci tra“ piacere “e “dispiacere”, ci permette di sopravvivere all’ incertezza. E
anche, forse principalmente, I’ alba di una nuova stagione di riflessione e di ricerca, che non potra dare che
nuovi e ancora sconosciuti frutti, addirittura potendo far nascere un atro tipo di mente. Un primavera ancora
nascosta. Essendo ben coscienti delle implicazioni inerenti |a“considerazione della nostra semenza’”: se

gual cosa puo essere fatto, sara fatto!

Nel dubbio, intanto, prepariamoci.
L eggi anche

Pino Donghi, Che cosa fa una coscienza?

Pino Donghi, Faccia a faccia con il proprio cervello

Riccardo Manzoatti, Piu realta! Dialogo con David Chalmers
Riccardo Manzotti, Conversazione con Anil Seth sulla coscienza

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/che-cosa-fa-una-coscienza
https://www.doppiozero.com/faccia-faccia-col-proprio-cervello
https://www.doppiozero.com/piu-realta-dialogo-con-david-chalmers
https://www.doppiozero.com/conversazione-con-anil-seth-sulla-coscienza
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

Biblioteca Scientifica 69

Mark Solms

LA FONTE NASCOSTA

UN VIAGGIO ALLE ORIGINI DELLA COSCIENZA

ADELPHI




