
 

Benedetto contro Francesco? 
Emiliano Ilardi
16 Luglio 2023

Sono ormai dieci anni, da quando Jorge Mario Bergoglio è stato eletto al Soglio Pontificio, che l’apparato
informativo e mediale vuole convincerci che è in atto un duro scontro all’interno della Chiesa Cattolica tra
una visione conservatrice dell’ex papa Benedetto XVI e una progressista del nuovo papa Francesco. Uno
scontro che, se non risolto, potrebbe addirittura portare a uno scisma.  

Da una parte, ormai è noto come la comunicazione informativa nella platform society attuale riesce a
stimolare l’attenzione delle audience solamente se polarizza il più possibile le posizioni in campo; dall’altra,
effettivamente non si può negare l’esistenza all’interno della Chiesa di posizioni conflittuali su quale dovrà
essere in futuro la sua identità e azione del mondo. Il problema è come interpretare questi conflitti e
soprattutto il concetto di tempo (passato-presente-futuro) quando li applichiamo al cattolicesimo. Quello che
sicuramente non va fatto è considerare le diverse visioni che confliggono all’interno della Chiesa alla stregua
di partiti politici di uno Stato democratico o fazioni di un Consiglio di Amministrazione che si basano sui
sondaggi mensili delle intenzioni di voto o sull’andamento dell’azienda in borsa. Quando nella Chiesa si
parla di futuro l’orizzonte può essere sicuramente anche quello a breve-medio termine del posizionamento
politico in vista dell’elezione del prossimo Papa, ma è sempre, e soprattutto, quello a lungo e lunghissimo
termine della parusìa, della seconda e definitiva venuta di Cristo. Insomma, se si vuole comprendere
veramente lo scontro in atto oggi all’interno della Chiesa non ci si può limitare a “presentificarlo” e a ridurlo
semplicemente al duello Benedetto contro Francesco (Meltemi, 2022). Ed è proprio questo il titolo che,
provocatoriamente, Fabio Tarzia ha dato al suo ultimo libro, aggiungendo però il significativo sottotitolo Una
storia dei rapporti tra cristianesimo e media, dove le parole chiave sono appunto “storia” e “media”.

Se osservato attraverso i tempi lunghi della Storia, il conflitto Benedetto-Francesco non è altro che l’ultima
tappa di uno scontro tra visioni contrapposte rispetto al messaggio cristiano che addirittura già si può rilevare
all’interno dei Vangeli e che ha nei media uno dei paradigmi più importanti. Va qui precisato che Tarzia si
rifà alla concezione mcluhaniana che vede i media come strumenti che costruiscono o rimodellano, da una
parte il nostro apparato cognitivo-percettivo, dall’altra lo spazio esterno. I media non sono semplicemente
mezzi di comunicazione ma veri e propri ambienti che si abitano. Pertanto, provare a comprendere oggi
l’opposizione tra Benedetto e Francesco vuol dire collocarla all’interno dei tempi lunghi della storia
analizzando come la versione specifica di apostolato e Apocalisse offerta da Cristo duemila anni fa si declina
storicamente in base all’evoluzione dei media e degli spazi (fisici, sociali, politici) che essi contribuiscono a
costruire.

Da questo punto di vista allora già nel Vangelo di Marco troviamo le basi di quella concezione chiusa ed
esclusiva della Chiesa che oggi attribuiamo a Ratzinger; una visione apocalittica frutto dell’immediatezza
dell’oralità perché convinta dell’imminenza della seconda venuta di Cristo. E già nel Vangelo di Luca invece
troviamo l’altra visione, quella bergogliana, aperta ed inclusiva che colloca la parusìa a data da destinarsi e
quindi non può che mondanizzarsi, aprirsi spazialmente al mondo, produrre radicali strategie di apostolato di
lunga durata che non possono che basarsi sui tempi lunghi della scrittura. Addirittura, in Matteo si può
riscontrare un compromesso tra le due posizioni precedenti.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/benedetto-contro-francesco
https://test.doppiozero.com/emiliano-ilardi


Tarzia, lungi dal considerare questa antinomia primigenia come un difetto originario e insanabile del sistema
cristiano, la vede invece come il suo vero punto di forza, quello che ha permesso alla Chiesa di sopravvivere
negli ultimi duemila anni alle invasioni barbariche, all’espansionismo islamico, agli  scismi e all’avvento
della modernità; e di gestire con successo l’evoluzione mediale senza subirla passivamente ma addirittura
utilizzandola per i suoi interessi a seconda delle differenti circostanze storiche. Aver incluso, sebbene in
maniera oscillatoria e conflittuale, oralità, scrittura e, successivamente, immagini ha permesso al
cristianesimo di consolidarsi, rispondere alle emergenze della Storia e trovare una mediazione tra i possibili
eccessi insiti nel messaggio cristiano stesso: tra rigidità teologica della norma e prassi della vita quotidiana
del credente che dipende dalle circostanze; locale (le piccole comunità ecclesiali) e globale (l’Impero
Romano prima e poi l’espansionismo coloniale e la globalizzazione); visione apocalittica e visione mondana;
chiusura comunitaria per preservare l’identità originaria e apertura apostolica per adattare il messaggio al
progresso o ad altre culture e latitudini; centro istituzionale e periferie missionarie, etc.

Quando, dopo la caduta dell’Impero Romano, la Chiesa si troverà accerchiata e minacciata dalle popolazioni
barbariche, per sopravvivere si inventerà il modello di piccole comunità chiuse, esclusive, impegnate a
mantenere un’identità ben definita attraverso la rete dei monasteri benedettini; una chiusura basata
essenzialmente sull’oralità primaria che però, attraverso l’uso delle immagini e lavorando silenziosamente
sulla scrittura nel chiuso delle biblioteche, si stava già preparando alla prima timida apertura dell’epoca
francescana. E quando, qualche secolo dopo, una Chiesa ormai ricca e potente si troverà di fronte alla
tragedia dello scisma luterano sarà pronta a rispondere con la grandiosa apertura spaziale e multimediale
rappresentata dalla Controriforma e dai Gesuiti.

E quindi, tornando al titolo libro, Benedetto contro Francesco, è volutamente fuorviante se lo si prende alla
lettera. Analizzati con la lente della Storia, sono ambedue papi legittimamente cattolici che utilizzano



concezioni di apostolato diverse, entrambe da sempre previste all’interno del Cristianesimo. 

La vera posta in gioco è un’altra e Tarzia le dedica l’ultimo capitolo del libro. Per rispondere e provare ad
adattarsi alle nuove e radicali sfide che a partire dagli anni ’90 del ‘900 la mediasfera digitale ha lanciato alla
millenaria Chiesa Cattolica è più efficace il modello Benedetto o il modello Francesco? Lasciando da parte la
contingenza, i rancori pubblici di Padre Georg, le lamentazioni opposte di qualche vescovo americano o
tedesco e i vari scandali (pedofilia, corruzione, pubblicazione di documenti riservati, etc.) che hanno
caratterizzato la Chiesa negli ultimi anni, è in realtà sulla sua sopravvivenza di fronte ai nuovi violenti
processi di secolarizzazione, globalizzazione e disintermediazione prodotti dai media digitali che si gioca la
vera partita. Qui Tarzia, dopo aver analizzato gli ancora goffi tentativi della Chiesa Cattolica di
“digitalizzarsi” (ad esempio con il grande progetto del portale Vatican News che non sembra avere molto
successo), in realtà non si arrischia a dare una risposta a questa domanda anche se, leggendo tra le righe e
nonostante una inclinazione per il modello Francesco, sembra emergere un certo pessimismo sul futuro della
Chiesa. E questo si deve essenzialmente a uno specifico elemento di natura mediale: la centralità, fin dalle
origini, della scrittura per gestire e tenere sotto controllo le tante oscillazioni (teologiche, spaziali, politiche,
mediali) che hanno caratterizzato la Chiesa negli ultimi duemila anni. “Ognuno dei quattro Vangeli mostra
un suo specifico profilo nel quale predomina di volta in volta l’aspetto apocalittico o quello mondano o
entrambi in modo dialettico. Ognuna di queste direzioni comporta un diverso e specifico trattamento mediale,
l’invenzione cioè di un sistema che, posta la centralità cardine della scrittura, decide a seconda dei casi di
spingere verso un diverso equilibrio-rapporto rispetto all’oralità primordiale”. “Il nascente cristianesimo ha
infatti bisogno di stabilizzare la propria identità ma senza perdere la primordiale multimedialità […] La
scrittura, posta a sorreggere il nuovo sistema mediale, salva tale complessità e contemporaneamente dà al
tutto un senso nuovo”.     

Quindi, un pensiero apocalittico da una parte e uno mondano dall’altra; che corrispondono alla chiusura
oppure all’apertura al mondo; che a loro volta prevedono, come lo chiamerebbero gli esperti di marketing, un
mix mediale diverso; con alla base però la scrittura come medium stabilizzante. Nel pensiero apocalittico la
scrittura chiude lo spazio del credente nei contorni definiti e rassicuranti della pagina diventando uno
strumento di catalogazione, distinzione, normazione, introspezione (il credente deve purificare sé stesso ed
essere pronto alla seconda venuta di Cristo). E qui ci sono le dense pagine che il libro dedica a Sant’Agostino
e a San Benedetto fino ad arrivare all’altro Benedetto, quello XVI, che, come sappiamo, parlava poco e
scriveva molto ed era cresciuto nelle università teologiche tedesche che negli anni ‘30-’40 del ‘900 erano
imbevute di pensiero agostiniano e pascaliano. Ma la scrittura può essere anche il medium dell’apertura al
mondo, un medium anti-apocalittico, ad esempio nella casuistica dei gesuiti. La casuistica è sempre una
forma di catalogazione e normazione ma ha la funzione di aprire, di salvare tutti, di universalizzare la
salvezza ovviamente depotenziando moltissimo la funzione dell’Apocalisse vera e propria. Ed è su questa
versione che si collocano le varie “aperture” ai gay, ai divorziati, agli atei del Papa (non a caso gesuita,
spesso lo si dimentica) Francesco. 

Che si tratti di una Chiesa chiusa o aperta, quindi, l’importante è che ci sia un medium come la scrittura
capace di stabilizzare ed evitare che le tendenze più estreme di queste due posizioni superino il limite. La
visione più chiusa, dominata dalla scrittura, deve comunque incorporare un piccolo tasso di multimedialità
altrimenti si smarrirebbe la natura apostolica e universalistica del cattolicesimo. E la visione più aperta e
spettacolare, quella gesuita ad esempio, non può fare a meno della funzione centripeta della scrittura
altrimenti la sua estrema multimedialità produrrebbe un universalismo talmente estremo che si perderebbero
poi i segni identitari di ciò che vuol dire essere cattolici. 

Fino al Concilio Vaticano II, secondo Tarzia, il sistema sembra reggere. Anche nella mediasfera elettrica,
seppure con molte difficoltà, la scrittura riesce a ritagliarsi il suo ruolo e autonomia, a distinguersi dagli altri
media a ribadire la sua funzione stabilizzante. Ma oggi, nell’era digitale, essa è stata totalmente incorporata
nelle nuove logiche e forme mediali. È diventata ibrida (il discorso scritto è ormai contaminato con testi,
immagini, video, emoticon, parti vocali), è praticata contemporaneamente alla lettura, è sempre più dialogica
e orizzontale. Oggi rischia cioè di non essere più capace di mediare tra le tendenze centrifughe della Chiesa
rappresentate dai seguaci di Benedetto e Francesco. E, se fosse vero, il titolo del libro non sarebbe più una



provocazione ma una deriva in atto non più frenabile.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





