
 

Ereditare il trauma 
Moreno Montanari
31 Luglio 2023

Un mio analizzante mi riporta un dialogo con la madre durante il quale cerca di sapere di più del periodo in
cui lei e suo padre si sono separati. Si tratta di una fase della sua vita che fatica a collocare con chiarezza nel
tempo e della quale serba ricordi estremamente confusi. Un’immagine però gli si è incisa nella memoria: tra
sua madre e suo padre volavano piatti. La madre tuttavia gli spiega che una cosa del genere non è mai
avvenuta e che il problema, dal suo punto di vista, era che non litigavano mai davvero perché lei era incapace
di farlo e che pertanto non solo non volarono mai piatti ma nemmeno parole grosse, che si trattò di una sorta
di resa sorda, caratterizzata da aggressività passiva e incomunicabilità sulle quali poi lei, in analisi, lavorerà a
lungo. Non c’è motivo di dubitare di questa versione, i due hanno un ottimo rapporto, specie per quella che
potremmo definire “un’alleanza terapeutica”: il mio analizzante, ancora minorenne, chiese infatti alla madre
di poter intraprendere un percorso di analisi dopo aver visto gli esiti positivi che questa aveva avuto su di lei,
così la collega che la seguiva l’inviò da me.

Da allora, in piena autonomia, il figlio ha sempre potuto trovare piena collaborazione dalla madre nella
ricostruzione di scenari biografici utili alla comprensione della sua vicenda personale e familiare. “Piuttosto”,
prosegue la madre, “i piatti volavano tra tua nonna e tuo nonno, ma tu questo non l’hai mai saputo, tanto
meno l’hai potuto vedere” (i suoi nonni vivono infatti al sud mentre lui è nato a Milano). Tuttavia, mi
ribadisce il mio analizzante in seduta, questo ricordo è per lui nitido e emotivamente forte. Una fantasia?
Forse. Tuttavia c’è un’altra pista che si può seguire, e che in effetti decidiamo di sondare: quella dell’eredità
emotiva, esito di un trauma transgenerazionale. È il tema al centro dell’ultimo libro dell’analista israeliana
Galit Atlas, L’eredità emotiva. Una terapeuta, i suoi pazienti e il retaggio del trauma, uscito lo scorso anno
per Cortina, nella collana Storie di psicoterapia (pp. 270, euro, 16.00). Un libro agile, non particolarmente
tecnico, come si richiede a questa collana, ma avvincente ed estremamente interessante, che proverò ad
amplificare grazie ai contributi, potuti esprimere con maggiore analiticità, tratti dal preziosissimo libro di
Clara Mucci intitolato Trauma e perdono (Cortina, 2014, pp. 272, euro 27.00. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ereditare-il-trauma
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari


L’incipit del libro di Atlas – ebrea figlia di immigrati arabi trasferitisi in Israele negli anni ‘50 del secolo
scorso e a sua volta emigrata a New York – si apre con un’epigrafe che va subito al cuore della questione: “In
quei giorni non si dirà più: i padri hanno mangiato uva acerba e i denti degli figli si sono allegati!” (Geremia
31, 29). Per questo il testo passa in rassegna alcuni frammenti di biografie analitiche nelle quali l’eredità
emotiva di traumi non elaborati dai genitori, dai nonni o più in generale dal proprio clan familiare, emerge e
preme su figli e nipoti che si trovano a sapere e sentire cose di cui non si spiegano l’origine, fantasmi
spaesanti e tendenzialmente ansiogeni che si manifestano in particolar modo in occasione di snodi simili a
quelli con i quali hanno dovuto fare i conti i loro avi. Un vissuto amplificato e reso ancora più complicato dal
fatto che molto spesso queste generazioni che si trovano a fronteggiare simili situazioni non sanno in che



modo esse riecheggino traumi irrisolti dei loro familiari. Secondo l’autrice, infatti, “i segreti della mente non
includono soltanto le nostre esperienze di vita personali, ma anche quelle che inconsapevolmente portiamo
dentro di noi: ricordi, sentimenti e traumi che ereditiamo da generazioni precedenti” (p. 16) che non sono
riuscite a mentalizzarli, simboleggiarli ed elaborarli adeguatamente. Una condizione spesso innescata da
segreti taciuti nell’intenzione di proteggere i propri figli o nipoti da informazioni che si ritiene avrebbero
potuto addolorarli o addirittura sconvolgerli; oppure di vicende familiari mai rivelate per vergogna o sensi di
colpa o, ancora, di eventi letteralmente forclusi, ossia mai pienamente integrati nella memoria cosciente da
chi li ha vissuti perché troppo gravi e dolorosi per poter essere registrati dalla coscienza (come accade con i
traumi in senso stretto) ma di cui la psiche porta comunque una vivida traccia inconscia, spesso inscritta nel
corpo e apparentemente incomprensibile. 

La questione del trauma è davvero complessa e scivolosa perché è difficile inquadrare qualcosa che per
definizione non si può ricordare: come mi spiegava una mia analista, dobbiamo comportarci con esso come
farebbe un fisico con un buco nero che non è osservabile direttamente ma del quale possiamo inferire
l’esistenza dal modo in cui si comporta lo spazio ad esso circostante. Si aggiunga a questo che l’evento
traumatico dipende dalla suscettibilità del soggetto che lo subisce, dalle condizioni psicologiche in cui si
trova quando lo sperimenta, come da quelle culturali e ambientali che possono impedire o inibire alcune
reazioni che potrebbero risultare maggiormente adeguate rispetto a quelle che si sarà costretti ad agire ma che
il contesto rende impraticabili, e così via. 

Diversi studi evidenziano ormai da decenni come fenomeni quali l’abuso fisico, il suicidio, la morte per
mano umana, se non opportunamente elaborati, gravino fino a tre generazioni, presentandosi nella psiche in
maniera estremamente confusiva. “Le esperienze troppo dolorose per essere interamente comprese ed
elaborate vengono trasmesse alla generazione successiva. Questi traumi indicibili e troppo dolorosi perché la
mente possa digerirli, diventano la nostra eredità e influenzano i nostri figli e  iloro figli, in modi che non
riescono a comprendere o controllare. (p. 21). Un po’ alla volta “si creano miti familiari” carichi di
sentimenti conflittuali e irrisolti di distruzione, rabbia, vergogna; sensi di colpa accompagnati da meccanismi
difensivi come la proiezione psicologica, benevola o malevola, o il congelamento emotivo, specie nelle
relazioni con le persone amate, in un quadro di costante senso di insicurezza, instabilità e minaccia, con
difficoltà a sviluppare un equilibrato ideale dell’io e un adeguato senso di sé. Un fenomeno che la
professoressa Yolanda Gampel, della Tel Aviv University, ha definito “radioattività del trauma”, una
metafora presa in prestito dalla fisica nucleare per descrivere come la radiazione emotiva, al pari di quella
fisica, “si diffonde nella vita delle generazioni successive, manifestandosi in forma di sintomi fisici ed
emotivi, reminiscenze del trauma [non sperimentato personalmente] e in un diffuso attacco alla propria vita”
(p. 110).



Clara Mucci.

Uno degli impulsi maggiori a queste ricerche proviene infatti dall’analisi degli effetti intergenerazionali
provocati dal trauma di chi è sopravvissuto alla Shoah, poi estesi agli studi sui reduci della guerra del
Vietnam, dell’ex Jugoslavia e di altri contesti terribilmente violenti – in Trauma e perdono si passano in
rassegna considerazioni straordinariamente lucide e ficcanti di Primo Levi, specie in Sommersi e salvati, su
questo fenomeno e sulle sue importanti ricadute politiche, ben indagate da Mucci, che nel breve spazio di
questo contributo non posso analizzare. Tutti gli studiosi concordano nel riscontrare “quanto sia traumatico il
silenzio; maggiore era la presenza del silenzio nel dialogo familiare, più forte era l’impatto del trauma reso
silenzioso nella terza generazione” (Clara Mucci, Trauma e perdono, p. 182), un fenomeno con il quale la
stessa Galit Atlas dovrà fare i conti, come racconta in chiave autobiografica nel suo libro. È comprensibile
come persone che hanno subito traumi relazionali umani non riescano, una volta genitori, a promuovere nei
loro figli un “attaccamento sicuro” (Bowlby) per cui le ragioni ambientali e relazionali della trasferibilità del
trauma alle generazioni successive appaiono chiare e considerevoli (Mucci, p. 186-188) tuttavia sono presenti
anche ragioni epigenetiche: 

“A partire dagli anni Settanta, le neuroscienze hanno confermato quanto scoperto dalla psicoanalisi, ovvero
che il trauma dei sopravvissuti e persino i segreti più oscuri, ma svelati a nessuno, influenzano davvero le
vite dei figli e dei nipoti. Questi studi, relativamente recenti, si focalizzano sull’epigenetica, sull’impatto non
genetico e sulle variazioni dell’espressione genetica; analizzano il modo in cui i geni vengono modificati nei
discendenti dei sopravvissuti al trauma e studiano le modalità tramite cui l’ambiente, e il trauma in modo



particolare, possono lasciare un’impronta chimica nei geni di una persona, impronta che viene trasmessa alla
generazione successiva. Questa ricerca empirica evidenzia il ruolo fondamentale degli ormoni dello stress
nello sviluppo del cervello e, quindi, nei meccanismi biologici attraverso cui il trauma si trasmette di
generazione in generazione” (Atlas, p. 17).

Gli studi comparati analizzati da Mucci dimostrano chiaramente come “più è profondo il silenzio, più
pervasivo è l’impatto interno degli eventi” che conducono spesso a relazioni instabili o deboli caratterizzate
dalla paura della perdita, della separazione e della rottura; ipervigilanza, tendenza a prendersi eccessivamente
cura degli altri e a identificarsi con le vittime con fantasie di poter salvare gli altri; oppure movimenti di
segno opposto: identificazione con il carnefice, timore di essere pericoloso per gli altri, di non essere degno
di vivere ciò che di positivo ci capita, con forme di autodistruttività, con aggressività difensiva o affettività
evitante (p. 163). 

 

Galit Atlas.

Scenari che a diverso titolo possiamo riscontrare anche in individui con una storia diversa da quella inscritta
nel dramma della Shoah, come quelli che emergono dal libro-testimonianza di Galit Atlas, nel quale si
tratteggiano vicende legate all’abuso sessuale, al disagio di accettare l’omosessualità di un proprio familiare,
al suicidio di un nonno, ai traumi generati dall’abbandono o dall’incapacità di riprendersi dalla perdita



improvvisa di un figlio, dalla compulsione al tradimento e, soprattutto, dall’imbarazzato silenzio intorno ad
essi. Tutti scenari molto più familiari di quello che si possa pensare, che si rivelano opportunità per sanare
ferite antiche, affinché l’eredità emotiva che portiamo sulle nostre spalle, una volta elaborata, possa smettere
di riecheggiare in chi verrà dopo di noi, perché “in definitiva è la vita non analizzata degli altri che noi
finiamo per vivere” (p. 262), nei panni di quello che tecnicamente viene definito come «il paziente
designato». 

La possibilità e l’importanza di allargare lo sguardo alla storia familiare delle persone che ci troviamo di
fronte nella stanza d’analisi permette talvolta di “affrontare il lutto e l’elaborazione del dolore che i nostri
genitori non sono riusciti a sopportare e favorisce la cessazione dell’identificazione con quelli che hanno
sofferto” (p. 264); un’operazione delicata e difficile ma preziosissima perché “quando impariamo a
identificare l’eredità emotiva che vive dentro di noi, le cose iniziano ad acquisire un senso e le nostre vite
iniziano a cambiare” (p. 266).

I fantasmi vagano senza sosta finché non trovano qualcuno disposto a riconoscerli e ad ascoltarne la storia;
solo allora, finalmente, sono liberi di riposare (e di lasciarci) in pace.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



