## DOPPIOZERO

### <u>A trentâ??anni da â??Terra-Patriaâ?• di Edgar</u> Morin

#### Francesco Bellusci

18 Agosto 2023

A distanza di trentâ??anni, possiamo comprendere il valore profetico delle lezioni che *Terra-Patria* di Edgar Morin (scritto in collaborazione con Anne Brigitte Kern) ci consegnava. Lâ??acutizzarsi della â??policrisiâ?• diagnosticata in quel libro pone i compiti delineati da quelle lezioni allâ??ordine del giorno nellâ??agenda del XXI secolo: sapere riconoscere la nuova barbarie, il nuovo oscurantismo e la condizione di fragilitĂ del nostro mondo, occultati sotto la patina trionfalistica del â??progressismoâ?• tecnologico; apprendere ad *abitare la complessit*Ă per abitare la Terra in modo non distruttivo e non autodistruttivo e per riprendere il cammino dellâ??umanizzazione; sviluppare la coscienza della nostra comunitĂ di destino planetaria, e quindi estendere la cura di sĂ© alla cura degli altri, e la cura delle collettivitĂ nazionali alla cura dellâ??umanitĂ planetaria.

#### La doppia barbarie del mondo contemporaneo

Un divario emblematico può aiutarci a mettere a fuoco la condizione paradossale, ma anche il crocevia ormai ineludibile, del nostro tempo. Ovvero, il divario tra la dimensione globale e complessa dei problemi, da un lato, e, dallâ??altro, la dimensione ancora frammentaria che caratterizza sia gli approcci istituzionali sia gli approcci cognitivi utilizzati per affrontarli.

Gli Stati stanno monitorando gli effetti delle proprie emissioni di anidride carbonica nellâ??atmosfera, promettono di raggiungere obiettivi di riduzione delle emissioni e ne calcolano lâ??impatto. Ma puntualmente arrivano divisi e litigiosi alle Conferenze tra le Parti (COP) sul cambiamento climatico, come se il clima non fosse un sistema complesso e planetario, e potesse essere governato dentro i â??confiniâ?• territoriali delle sovranitĂ statuali...

Poi arriva un virus, sconosciuto fino ad oggi, a ricordarci clamorosamente la porosità e lâ??opacità di questi confini nei processi di inter-retroazione della globalizzazione. In pochi mesi, le misure governative di contrasto allâ??epidemia hanno sortito vistosi effetti di rallentamento. Così, abbiamo avuto la prova che la politica può controllare lâ??economia. Mentre era sembrato che il â??finanzcapitalismoâ?• avesse asservito irreversibilmente la politica, costringendo questa, a sua volta, ad asservire la civiltà alla finanza, come ebbe a scrivere lucidamente il sociologo italiano Luciano Gallino, estimatore di Edgar Morin.

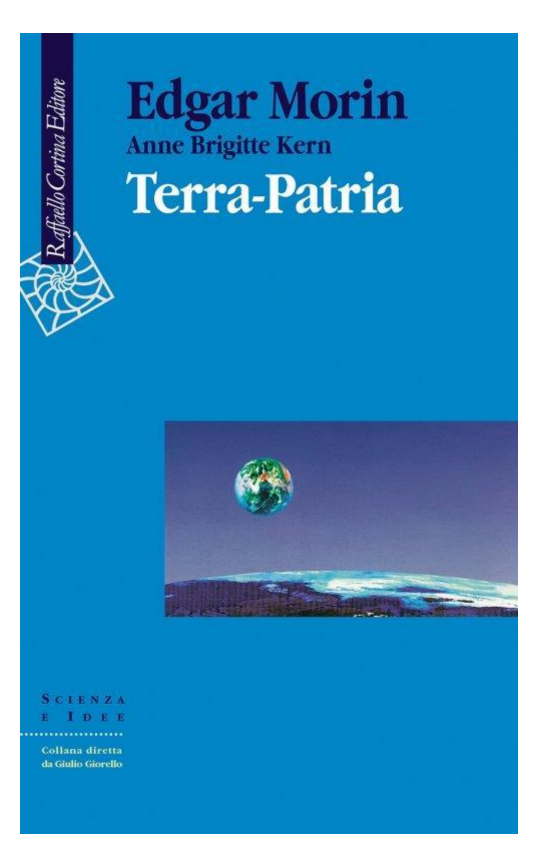
Tuttavia, persiste la sostanziale incapacità di costruire â??interessiâ?• cosmopolitici, sovranazionali. Persiste lâ??incapacità di costruire strumenti di governo adeguati alla loro gestione. E le tecnoburocrazie, a livello locale e nazionale, fanno, quasi inerzialmente, piani dettagliati sulle politiche ambientali, che si presume possano avere effetti globali.

Lâ??unificazione tecnoeconomica del mondo non ha portato alla fine della Storia, al trionfo ultimo della modernità . Ha portato alla sua crisi, alla sua *policrisi*. Lâ??agonia planetaria ha svelato di colpo le sue faglie sistemiche: il 2008 Ã" stata la crisi dellâ??economia, il 2020 Ã" la crisi della tecnoscienza, il 2022 Ã" la crisi del diritto internazionale e della pace â??onusianaâ?•. I motori (scienza, tecnica, economia, profitto) della mondializzazione hanno cominciato a incepparsi. Vanno riparati, riparando le crisi che essi hanno generato.

Ma la policrisi continua ad avvitarsi nella doppia impasse denunciata da Morin in quel libro:  $l\hat{a}$ ??impotenza  $del mondo a diventare mondo, <math>l\hat{a}$ ??impotenza  $dell\hat{a}$ ?? $umanit\tilde{A}$  a diventare  $umanit\tilde{A}$ .

 $\tilde{A}$ ? innanzitutto la crisi del paradigma di semplificazione che ha prodotto la crisi attuale della modernit $\tilde{A}$ . Cos $\tilde{A}$ ¬, oggi e per il futuro, vale pi $\tilde{A}^1$  che mai la priorit $\tilde{A}$  definita da Edgar Morin trent $\hat{a}$ ??anni fa: di fronte alla policrisi del mondo contemporaneo, la priorit $\tilde{A}$   $\tilde{A}$  cambiare, e superare la  $\tilde{A}^1/2bris$  semplificatrice moderna con un nuovo paradigma: il paradigma della complessit $\tilde{A}$ .

Oggi, antiche barbarie e nuove barbarie si alimentano a vicenda. La barbarie gelida delle tecnoburocrazie e lâ??arroccamento degli esperti e degli scienziati nelle loro torri dâ??avorio favoriscono, di fronte alla crisi, i sentimenti di frustrazione, di angoscia e di risentimento, che i demagoghi e i leader populisti manipolano e indirizzano contro le  $\tilde{A}$ ©lites e contro la scienza stessa, rigenerando  $\cos \tilde{A}$ ¬ le antiche barbarie. La semplificazione dei complottismi e delle *fake news*  $\tilde{A}$ ° arrivata  $\cos \tilde{A}$ ¬ a fare da *pendant* alla semplificazione tecnocratica e alla semplificazione degli specialismi. Certo, il Covid ha dimostrato, nel modo pi $\tilde{A}$ ¹ tragico e immediato, come lâ??imprevedibile possa sempre fare irruzione nella vita e nel mondo complessi. Tuttavia,  $\tilde{A}$ ° puntualmente riapparso nella sua prepotenza il bisogno viscerale, sentito dalle  $\hat{a}$ ??masse $\hat{a}$ ?•, di coerenza, di prevedibilit $\tilde{A}$ , di comprensione certa e semplice, gi $\tilde{A}$  prorompente agli inizi del secolo scorso, e allora analizzato da Georg Simmel e in seguito da Hannah Arendt.



La semplificazione proviene dalla lotta, scriveva Michel Serres. Ma genera anche, perpetuamente, nuove lotte, nuove polarizzazioni, se non Ã" arginata dallâ??intelligenza della complessità e dalla sensibilità per la complessitÃ. E perpetua lâ??alleanza di barbarie nuove e vecchie, come Edgar Morin aveva già delineato in *Terra-Patria*.

Più è frutto della semplificazione, più il male della civiltà si amplifica. Ma, oggi, anche per gli effetti â??sismiciâ?• della pandemia e della guerra, si rende più decifrabile la â??scatola neraâ?• di questo male. Questa viene da lontano, e contro essa si era levato il grido di rivolta dei giovani del â??68, come aveva intuito Morin già nel corso di quegli eventi. La pandemia rivela, dunque, una crisi più profonda, una crisi

cognitiva, che concerne i principi di intelligibilit\tilde{A} e i miti della nostra civilt\tilde{A}: lo sviluppo, il benessere, il progresso tecnoscientifico infinito, la scienza stessa, guidata dalla tacita aspirazione all\tilde{a}??onniscienza.

La *Global Polity*, il â??regime politicoâ?• in cui agiscono congiuntamente, su più livelli, governi, amministrazioni nazionali, istituzioni intergovernative, network e organismi ibridi pubblico-privati, imprese multinazionali, organizzazioni non governative, Ã" ancora minata da una concezione della politica internazionale come un *gioco a somma nulla*: vinco io, perdi tu. � la politica che ha più bisogno di complessità . Tuttavia, essa produce idee sempre più semplificanti per società sempre più complesse. Produce visioni sempre più unidimensionali per società sempre più multidimensionali e per un mondo sempre più interconnesso.

Le nostre speranze si legano, oggi, a ciò che scaturirà dallo sviluppo della crisi dello sviluppo, dalla scienza della crisi della scienza, dal progresso della crisi del progresso. Si legano alla possibilità che si diffonda il paradigma della complessità e che si inverta il circolo vizioso tra lo sviluppo economico-quantitativo, da una parte, e, dallâ??altra, il sottosviluppo morale, umano, cognitivo. E, per lâ??immediato, si legano alla possibilità di renderci consapevoli del bivio che ha di fronte a sé il cammino dellâ??umanizzazione, oggi al quinto secolo dellâ??età del ferro planetariaâ?•: complessità o barbarie, Terra-Patria o secessione dallâ??UmanitÃ.

Abitare la complessitÃ: il cosmo, la terra, la vita, lâ??umano

Mai come adesso, pertanto, lâ??esito ultimo dellâ??era planetaria coincide con un bivio cruciale dellâ??avventura di *Homo sapiens* sulla Terra. Mai come adesso, la necessità di continuare ad abitare la Terra conduce allâ??esigenza di pensare la complessità , e lâ??esigenza di pensare la complessità si rivela vitale per continuare ad abitare la Terra.

In due ben note conferenze del 1950 (*La cosa*) e del 1951 (*Costruire abitare pensare*), Martin Heidegger invitava a recuperare il senso originario dellâ?? *abitare* la Terra da parte degli uomini, che precede lâ?? attività stessa del *costruire* edifici in funzione abitativa. Questo abitare non consiste solo nel soggiornare sulla Terra, sotto il cielo, in attesa del â?? divinoâ?•, ovvero del mistero, in comunità con gli altri mortali, in un gioco di specchi che Heidegger chiamava â?? poeticamenteâ?• *Geviert (Quadratura*, di cielo, terra, divini, mortali). Ma significa anche preservare le cose, presso cui gli uomini soggiornano, nella â?? luceâ?• di questa quadratura e dei suoi rimandi, prima ancora che siano riconosciute e ridotte a *rappresentazioni* o *produzioni del soggetto*. La brocca, che Heidegger esamina come esempio di â?? cosaâ?•, non Ã" tale perché Ã" un prodotto fatto di certi materiali o perché Ã" un vuoto che può essere riempito con vino o acqua, ma perché Ã" fatto di terra e può contenere il vino o lâ?? acqua, che sono quel che sono in virtù dellâ?? intervento congiunto di terra e cielo (le piogge, il sole che fa maturare lâ?? uva...) e in quanto possono rientrare in riti evocativi del divino...

In quelle conferenze, Heidegger esprimeva lâ??esigenza condivisibile di sfuggire al pensiero rappresentativo e calcolante del paradigma della semplificazione, proprio della scienza â??classicaâ?•. Ma, invece di percorrere solo la via alternativa del pensiero poetante e rammemorante, nellâ??ottica del *superamento* della metafisica, che ha finito per rendere la filosofia â??acosmicaâ?•, facendola allontanare dalle scienze e dai suoi apporti conoscitivi del mondo (quello che hanno sempre lamentato Edgar Morin o Michel Serres), si tratta di orientarsi anche verso un nuovo pensiero, a cui alcuni filoni novecenteschi della scienza, da Edwin Powell Hubble a Ilya Prigogine, hanno dato un contributo decisivo: il pensiero della complessità . Il problema non Ã" la riduzione dellâ??essere allâ??ente, bensì la riduzione del complesso al semplice. Per questo, più che guardare criticamente a Platone, come faceva Heidegger, bisogna guardare criticamente a Cartesio e al suo dogma del *simplex sigillum veri*, come fece Nietzsche.

# Edgar Morin Terre-Patrie

En collaboration avec Anne-Brigitte Kern



Friedrich Nietzsche fu tra i primi a cogliere questa traiettoria fondamentale della cultura occidentale moderna, a individuare i presupposti metafisici dellâ??universo determinista concepito dalla fisica classica, a intercettare e annunciare i primi moti discendenti di quella traiettoria, ma anche a prevederne la resistenza, consideratone il lungo radicamento nella nostra cultura. E perciò aveva profeticamente compreso la tentazione semplificatrice degli esordi del secolo scorso: proprio lui, che spesso Ã" stato, ingiustamente, inteso come il profeta-complice della tentazione totalitaria. Interpretò â??lâ??ipotesi meccanica del mondoâ?•, pienamente intelligibile in termini matematici e improntata al principio metodico cartesiano del simplex sigillum veri, come â??una semplificazione ai fini della vitaâ?•. E nel Crepuscolo degli idoli tuonava: â??â??Ogni verità Ã" sempliceâ??: non Ã" questa una doppia menzogna?â?•, diventando testimone indiretto della â??rivoluzioneâ?• interna alle scienze, avvenuta nel XX secolo, ma i cui prodromi erano già rinvenibili alla fine dellâ??Ottocento.

La ricerca di un invisibile semplice dietro al visibile complesso e lâ??ontologia dellâ??eternità che hanno disciplinato la costruzione della cosmologia moderna hanno di fatto disciplinato anche i modi con cui lâ??umanità ha abitato la Terra. Da frontiera nebulosa e remota, lâ??unità della Terra stessa Ã" diventata un fatto quotidiano, e lâ??idea di poterla *rappresentare*, *controllare* e *dominare* Ã" apparsa naturale.

Oggi, Ã" alla luce dellâ??evoluzione recente delle scienze cosmologiche e biologiche del XX secolo e del modo in cui esse hanno rivoluzionato la nostra *Weltanschauung*, che, con lâ??aiuto di *Terra-Patria* di Edgar Morin, possiamo ritrascrivere il *Geviert* heideggeriano in un nuovo quadrante: il cosmo, la terra, la vita, lâ??umano. Il cosmo nuovo porta in primo luogo unâ??incertezza di fondo sul mondo e sullâ??uomo, perché non sappiamo da dove viene, dove va e perché sia sorto. Non Ã" più il cosmo ordinato e meccanico di Laplace. Ã? intrinsecamente â??tragicoâ?•, perché Ã" contraddistinto da ordine e disordine, creazione e distruzione, associazione e antagonismo, insieme. Contingente e incerta Ã" stata poi la formazione del nostro pianeta e della vita su di esso. La Natura che ci appariva coincidere con lâ??universo si rivela la placenta fragile e il nutrimento della vita che riveste la superficie terrestre. Al massimo della sua potenza scientifica e tecnica, lâ??uomo scopre lâ??incertezza delle sue origini come specie, la sua perifericità nellâ??universo, la sua vulnerabilità legata al suo radicamento nella biosfera.

Come scriveva Morin nel libro,  $\hat{a}$ ?? $\tilde{A}$ " perch $\tilde{A}$ © abbiamo interrogato bene il cielo che possiamo radicarci sulla Terra.  $\tilde{A}$ ? perch $\tilde{A}$ © abbiamo interrogato bene la Terra che possiamo radicarvi la vita.  $\tilde{A}$ ? perch $\tilde{A}$ © abbiamo interrogato la vita che possiamo radicarci in essa $\hat{a}$ ?•.

Oggi, per la prima volta nella loro parabola evolutiva, gli abitanti umani del pianeta diventano coscienti di essere un tessuto antropo-bio-cosmico, e non solo lâ??animale â??razionaleâ?• destinato al dominio nella natura, secondo la loro auto-rappresentazione nei secoli dellâ??era moderna. Inoltre, sotto la spada di Damocle delle potenzialitĂ autodistruttive dellâ??arma nucleare e sotto il pericolo delle catastrofi ecologiche, noi tutti, abitanti umani della Terra, ci troviamo a condividere un inedito destino comune, e possiamo e dobbiamo così riconoscere la Terra come la â??casa comuneâ?•, il suolo di una nuova patria, la Terra-Patria, appunto.

Mai come adesso, nella comunità di destino terrestre a cui siamo pervenuti, può â??risuonareâ?• il senso originario dellâ??abitare dei mortali umani tra cielo, terra e mistero â??divinoâ?• dellâ??universo, che Heidegger tentava di evocare nelle sue conferenze. Ma, questo abitare corrisponde ormai allâ??abitare la complessità di quellâ??intreccio che Ã" anche il prodotto dellâ??azione umana e della sua civilizzazione su scala planetaria. Abitare la complessità dischiude una nuova ontologia umana e un nuovo orizzonte etico.

Con *Terra-Patria*, Edgar Morin ci invitava a trarre non un sentimento di rassegnazione inoperosa, ma un sentimento di comunione e di appartenenza terrestre proprio dalla scoperta di essere abitanti di un frammento piccolissimo sperduto nel cosmo, e partecipi della sua avventura ignota, come invitava a fare anche Giacomo Leopardi nella *Ginestra*, agli inizi dellà??Ottocento. A distanza di poco più di un paio di decenni dal libro di Morin, Papa Francesco, nellà??enciclica *Laudato siâ??*, attraverso una rilettura originale della Bibbia, ci raccomandava di coltivare e custodire il giardino del mondo, di considerarci, umani e non-umani, membri di

una famiglia universale, uniti da legami invisibili. La salvaguardia degli equilibri ecologici della Terra non  $\tilde{A}$ ", dunque, il  $kath\tilde{A}\otimes kon$  che allontana lâ??apocalisse, ma il nuovo orizzonte di salvezza per credenti e non credenti.

Commentando lâ??enciclica del Papa, il filosofo italiano Mauro Ceruti ha scritto che il Vangelo della perdizione di *Terra-Patria* e il Vangelo della creazione della *Laudato siâ??* sono due espressioni complementari e antagoniste del Vangelo della fraternitÃ, che sta allâ??etica come la complessità sta al pensiero. Ora, se la coscienza di dover apprendere ad abitare la complessità significa poter fare le regole del gioco e, con esse, giocare un gioco la cui matrice e direzione, tuttavia, continueranno a sfuggirci, vi può essere forse una â??regolaâ?• più avvincente e vitale della fraternitÃ?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

