
 

Europe d’Oriente: il Giappone 
Bruno Pedretti
24 Agosto 2023

Sono tornato a leggere Gino Kirill Piovesana mosso da insofferenza per le retoriche europeiste divulgate, o
meglio, sbandierate a seguito del conflitto Russia–Ucraina. Retoriche che, tracciando netti confini “civili” tra
Europa occidentale e Russia, e tra questa e alcune nazioni dell’universo slavo, legittimerebbero le scelte
politiche “atlantiste” nel conflitto in corso. Vorrei quindi richiamare l’attenzione su due libri di Piovesana
perché trattano dell’incontro e confronto culturale con l’Europa di due grandi Paesi posti al suo Oriente: il
Giappone e la Russia. Casi molto diversi. Il Giappone, nonostante le specificità culturali che tuttora lo
distinguono, viene ritenuto allineato al sistema di vita occidentale, e il suo lontano arcipelago non solleva
problemi di frontiera con l’Occidente. La Russia a sua volta, che da secoli si propone e impone come cuore di
un mondo slavo incuneato abbondantemente nell’Europa occidentale, mostra invece specificità culturali che
sembrano volersi disallineare dall’Occidente, con tutti i problemi di ordine geografico e politico che ne
conseguono. Per quanto differenti nei presupposti e negli esiti, in taluni aspetti le vicende moderne del
Giappone e della Russia presentano tuttavia processi simili nei fenomeni di migrazione e confronto culturale
con l’Europa. È di questi che intendo parlare. Prendendomi qualche licenza letteraria che favorisca anche
opinioni diverse, spero che queste note aiutino a interrogarci sui “mondi molteplici” che ci circondano.

Ma andiamo per ordine. Cominciamo dal Giappone, Paese su cui, oltre dodici anni fa, feci una serie di
letture. Cercavo informazioni storiche che mi aiutassero a caratterizzare alcuni personaggi di un romanzo che
andavo scrivendo, nel quale avevo deciso di dedicare una parte all’incontro tra Europa e Giappone emerso
con impeto e altrettanto contrasto durante la Restaurazione Meiji, che, tra gli anni Sessanta e Settanta
dell’Ottocento, apriva il Paese asiatico all’Occidente dopo secoli di rigida chiusura. Le ricerche svolte a
scopo narrativo, per quanto abbozzate, sperano di trovare degli affidabili sostegni storiografici alle loro
finzioni. Il principale sostegno al mio romanzo allora in lavorazione (si tratta, devo farmi pubblicità, di La
sinfonia delle cose mute, Mondadori, Milano 2012) venne dalla lettura di un libro che mi sorprese e
affascinò: Filosofia giapponese contemporanea. Scritto dal gesuita Gino Kirill Piovesana (Treviso 1917 –
Roma 1996) e promosso dal Centro di Studi Filosofici di Gallarate, era stato pubblicato dalla casa editrice
Patron di Bologna nel 1968, anno in cui Piovesana si avviava a terminare la sua missione a Tokyo. Qui
dirigeva da una decina d’anni la Facoltà di Studi Russi da lui stesso fondata presso la Sophia University;
dopodiché lo ritroviamo direttore del Centro Ecumenico di Studi Russi presso la Fordham University di New
York, per essere infine richiamato a Roma come Rettore del Collegio Russicum e poi del Pontificio Istituto
Orientale. Gino Kirill Piovesana era dunque uno studioso di cultura russa, ma ciò non gli impedì, negli anni
della missione giapponese, di studiare l’ostica lingua e l’altrettanto complessa civiltà del Paese, studi che
riversò in particolare nel libro sopra menzionato, «tuttora la più utile e autorevole introduzione alla filosofia
moderna giapponese» – così scrive Giuseppe Jiso Forzani in I fiori del vuoto. Introduzione alla filosofia
giapponese, Bollati Boringhieri, Torino 2006, dove ci ricorda che il libro è stato tradotto in dodici lingue e ne
esiste un’edizione inglese sempre in commercio, Recent Japanese Philosophical Thought 1962 – 1994,
pubblicata da Routledge, aggiornata agli anni Novanta da un saggio dell’allievo di Piovesana, Yamawaki
Naoshi. 

Tanto mi piacque il libro che cercai, sia in quegli anni sia più di recente, di farne pubblicare una nuova
edizione dopo quella nel frattempo edita nel lontano 1973 da Morcelliana. Invano. Intanto, però, le preziose
fotocopie di cui mi ero munito risultarono imprescindibili per il mio romanzo. Già nel primo capitolo redatto

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/europe-doriente-il-giappone
https://test.doppiozero.com/bruno-pedretti


in chiarissima scrittura scoprii la notevole figura di Nishi Amane (1829 – 1897), che, a partire dai primi anni
1860, presso il Centro Studi dei Libri Barbarici di Tokyo (Bansho Shirabe-sho) intraprendeva ricerche sulla
filosofia greca ed europea. Come ci ricorda Piovesana, nel 1862 Nishi Amane, il collega Tsuda Masamichi
(1821 – 1903) e quindici altri furono mandati a studiare in Europa, soprattutto Olanda e Francia (cui presto
sarebbero seguite Germania e Inghilterra), dove Nishi si applicò agli studi giuridici, di filosofia e scienze
politiche, riportando anni dopo in patria libri, documenti, elaborati e conoscenze utili ai progetti di riforma
istituzionale e di insegnamento universitario per la formazione delle nuove élites di cui necessitava il governo
del giovanissimo Imperatore Meiji. All’imperatore Nishi terrà persino, nel 1871, lezioni di storia della
filosofia occidentale. Proprio così: lo studioso tenne al giovane imperatore lezioni di filosofia – termine che,
«per distinguere questa filosofia dal pensiero buddhista e cinese», riformulò con il collega Tsuda in
kitetsugaku, poi contratto in tetsugaku. Nishi, considerato tra i padri iniziatori della filosofia
nippo–occidentale e successivamente tra gli animatori del gruppo di intellettuali europeizzanti Meirokusha il
cui motto era «Civiltà e Illuminismo», è dunque responsabile anche del neologismo filosofico. Nei due
ideogrammi di cui si compone, tetsugaku condensa significati come ingegno, prontezza intellettuale, studio,
sapere, ma anche via dell’uomo per chiarire la via del cielo e, temo, ancora altri significati indefinibili al di
fuori dei kanji, a riprova di quanto la traduzione sia limitata nello spiegare gli enigmatici sviluppi culturali
prodotti dall’incontro del Giappone con l’Europa.





Nishi Amane è entrato nel mio romanzo come uno dei vari interpreti del racconto incentrato sul Giappone. Il
ruolo di protagonista decisi di affidarlo a un suo allievo di mia invenzione – Mori Noboru – che, al pari del
maestro Nishi nel frattempo rientrato in patria, viene inviato a studiare in Europa, dalla quale riporterà
conoscenze che non risulteranno però assimilabili come quelle del suo mentore. Una figura storica e reale mi
è servita a disegnare una figura storica ma di finzione che meglio rappresentasse la “guerra civile” che si
scatena ogni volta che la ricezione di una nuova cultura viene sentita come minaccia alla tradizione
nazionale. Se infatti Nishi era riuscito a far accogliere, in buona parte, l’Europa del sapere – indicativa al
riguardo la sua opera enciclopedica Il legame delle cento scienze –, il suo allievo dovrà affrontare l’accusa di
voler introdurre in Giappone un’Europa dell’arte (in particolare la musica), percepita dai tradizionalisti come
equivalente a religione, fatto che lo condannerà in conformità alla «legge» storica diagnosticata da Arnold
Toynbee (la troviamo riassunta in Il mondo e l’Occidente, Sellerio, Palermo 1992). Secondo questa «legge»
storica, «il potere penetrativo di una componente di radiazione culturale è di solito in ragione inversa del suo
valore culturale»; per questo «la tecnologia è stata accettata non solo in Cina e Giappone ma anche in Russia
e in molti Paesi non occidentali dove fu invece respinta fintantoché la si offriva come parte integrante di un
sistema di vita uno e indivisibile che comprendeva fra l’altro il cristianesimo d’Occidente».

Il Giappone è spesso presentato quale migliore esempio contemporaneo di «buona modernizzazione» al di
fuori dei Paesi occidentali. Ma la formula va articolata, specificando che è stata una modernizzazione del
sapere cui ha corrisposto anche una peculiare declinazione della modernità della cultura (si vedano a tale
riguardo le sempre belle pagine di Fosco Maraini ora raccolte in un Meridiano Mondadori, Pellegrino in Asia
, Milano 2007). Sono due dimensioni, modernizzazione e modernità, che nell’Europa occidentale tendiamo a
considerare, sbagliando, apparentate nel processo storico, o al più smentite da sacche di resistenza
tradizionalista o da “interruzioni” come quelle dei fascismi novecenteschi. Come si ricava dalle osservazioni
di Piovesana, modernizzazione e modernità in Giappone si sono espresse piuttosto nelle vesti di un
eclettismo fluttuante tra assimilazione e rigetto, un eclettismo riconosciuto e persino coltivato sebbene mai
del tutto armonizzato, tanto da produrre fenomeni drammatici quali l’omicidio di uomini politici
occidentalizzanti e di cui potremmo eleggere ad emblema il suicidio rituale (seppuku) dello scrittore Yukio
Mishima occorso ancora nel 1970. 

Le analisi della filosofia nippo–occidentale contemporanea di Piovesana non indugiano se non di sfuggita
sulla conflittualità politica che ha accompagnato tali dinamiche culturali, e non si incaricano di spiegare come



l’europeizzazione del sapere (ossia tecnologica, da intendere in un senso più ampio di quello convenzionale)
abbia forgiato la crescita a potenza politica mondiale del Giappone, sino ai suoi esiti imperialistici venati di
fascismo. Questi scenari storici emergono tuttavia chiari dallo sfondo quando l’erudito autore ci racconta del
«perché dal periodo Meiji in poi la filosofia occidentale è stata importata come una nuova forma di sapere,
rimanendo tale, senza essere molto nipponizzata, cioè tradotta nelle categorie buddhiste e confuciane». Per
poi sottolineare – grazie a uno sguardo “ecumenico” da gesuita sin troppo consapevole della «legge di
Toynbee» – come ciò avvenne «seguendo sentieri mai prima esplorati». Scopriamo così una varietà di
correnti e scuole filosofiche in cui idealismo, positivismo, empirismo, fenomenologia, esistenzialismo, non
vengono semplicemente assimilati o respinti e neppure “tradotti” nel pensiero religioso e morale tradizionale,
bensì setacciati, spesso mescolandoli in costrutti sincretici nei quali Piovesana continua a veder pulsare, in
modi diversi, uno «spirito nipponico». 

Piovesana – come meglio recita il titolo dato al suo libro in inglese, Recent Japanese Philosophical Thought,
e come ribadirà nel titolo del libro su Russia–Europa nel pensiero filosofico russo – parla spesso di «pensiero
filosofico». Con ciò egli intende segnalarci, da una parte, che la sua analisi non si limita alla «filosofia
professionale», e dall’altra che nella realtà giapponese la «filosofia» che potremmo definire disciplinare si
avviluppa molto spesso a un «pensiero» che – diversamente per esempio da quanto accadde nella Grecia
antica – non si preoccupa di differenziarsi dalla religione o dal mito, anzi. Di Nishi Amane, che aveva
importato Comte, Mill e Hegel, rimarca quanto abbia pesato nell’«evoluzione del suo pensiero l’ispirazione
generale dell’esperienza del buddhismo Mahayana e dello Zen». Capiamo così perché al maestro iniziatore
della filosofia nippo–occidentale, lungo il Novecento, a riprova di una permanenza della lunga memoria del
pensiero religioso e morale nella nuova tetsugaku, si succederanno vari filosofi di diverso indirizzo ma
apparentati «nell’aver dato della logica (cioè una disciplina caratteristica della cultura occidentale) una
versione tipicamente orientale, la cosiddetta “logica del nulla”». Centrale in tal senso fu Nishida Kitaro (1870
– 1945), intorno al quale si formò la «Scuola di Kyoto», filosofo che spinse ai limiti della comprensione
(anche per i suoi allievi) un pensiero combinatorio di dottrine occidentali e concezioni orientali, in una sorta
di rinnovato «sincretismo relativistico» che Piovesana ci ricorda operare già nelle coniugazioni tradizionali
giapponesi di shintoismo, buddhismo e confucianesimo. Su questa linea di pensiero espressa da «filosofi
quali Inoue, Tetsujiro, Kihira e altri», troviamo Mutai Risaku, che nel 1944 ne trarrà le fila pubblicando La
logica del luogo, dove, «seguendo Nishida, cerca una logica dello spazio fondato sul kokoro (il coeur di
Pascal?)». Kokoro è anche il titolo del romanzo di Natsume Soseki, pubblicato nel 1914, dove si narra del
rapporto tra un maestro e l’allievo e nel quale il suicidio finale del primo viene fatto coincidere con la morte
nel 1912 dell’Imperatore Mutsuhito – lo stesso cui Nishi teneva lezioni di tetsugaku –, come a dirci che
neppure l’Era Meiji dell’apertura all’Occidente poteva sfuggire allo «spirito nipponico», alla «logica del
luogo».

Kokoro significa, insieme, anima, cuore, emozione, spirito, mente… un termine tanto prezioso da voler
resistere a ogni traduzione, a riprova di come il Giappone non abbia mai “tradotto” l’Europa. L’anima–
kokoro e la filosofia–tetsugaku, con la loro enigmatica condensazione semantica (gli studiosi di Giappone e
lo stesso Piovesana mi perdoneranno questa «categorica generalizzazione da giornalisti o dilettanti»)
sembrano così suggerirci l’originale via seguita dal Giappone nel suo incontro con l’Europa e l’Occidente, un
incontro fluttuante sulla «logica del luogo» tra assimilazione del sapere e sincretismo della cultura. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



