DOPPIOZERO

Europed’ Oriente: il Giappone

Bruno Pedretti
24 Agosto 2023

Sono tornato aleggere Gino Kirill Piovesana mosso da insofferenza per |e retoriche europeiste divulgate, o
meglio, sbhandierate a seguito del conflitto Russia-Ucraina. Retoriche che, tracciando netti confini “civili” tra
Europa occidentale e Russia, e tra questa e alcune nazioni dell’ universo slavo, legittimerebbero e scelte
politiche “atlantiste” nel conflitto in corso. Vorrei quindi richiamare |’ attenzione su due libri di Piovesana
perché trattano dell’ incontro e confronto culturale con I’ Europa di due grandi Paesi posti a suo Oriente: il
Giappone e laRussia. Casi molto diversi. || Giappone, nonostante le specificita culturali che tuttoralo
distinguono, viene ritenuto allineato al sistemadi vita occidentale, e il suo lontano arcipelago non solleva
problemi di frontiera con I’ Occidente. La Russia a sua volta, che da secoli si propone e impone come cuore di
un mondo slavo incuneato abbondantemente nell’ Europa occidentale, mostra invece specificita culturali che
sembrano volers disallineare dall’ Occidente, con tutti i problemi di ordine geografico e politico che ne
conseguono. Per quanto differenti nei presupposti e negli esiti, in taluni aspetti le vicende moderne del
Giappone e della Russia presentano tuttavia processi simili nei fenomeni di migrazione e confronto culturale
con I’Europa. E di questi che intendo parlare. Prendendomi qual che licenza letteraria che favorisca anche
opinioni diverse, spero che queste note aiutino ainterrogarci sui “mondi molteplici” che ci circondano.

Ma andiamo per ordine. Cominciamo dal Giappone, Paese su cui, oltre dodici anni fa, feci una serie di
letture. Cercavo informazioni storiche che mi aiutassero a caratterizzare alcuni personaggi di un romanzo che
andavo scrivendo, nel quale avevo deciso di dedicare una parte all’ incontro tra Europa e Giappone emerso
con impeto e altrettanto contrasto durante la Restaurazione Meiji, che, tragli anni Sessanta e Settanta

dell’ Ottocento, aprivail Paese asiatico all’ Occidente dopo secoli di rigida chiusura. Lericerche svolte a
SCOpO narrativo, per quanto abbozzate, sperano di trovare degli affidabili sostegni storiografici alleloro
finzioni. Il principale sostegno a mio romanzo alorain lavorazione (si tratta, devo farmi pubblicita, di La
sinfonia delle cose mute, Mondadori, Milano 2012) venne dalla lettura di un libro che mi sorprese e
affascin0: Filosofia giapponese contemporanea. Scritto dal gesuita Gino Kirill Piovesana (Treviso 1917 —
Roma 1996) e promosso dal Centro di Studi Filosofici di Gallarate, era stato pubblicato dalla casa editrice
Patron di Bologna nel 1968, anno in cui Piovesana s avviava aterminare la suamissione a Tokyo. Qui
dirigeva da una decina d’ anni la Facoltadi Studi Russi da lui stesso fondata presso la Sophia University;
dopodiché lo ritroviamo direttore del Centro Ecumenico di Studi Russi presso la Fordham University di New
Y ork, per essere infine richiamato a Roma come Rettore del Collegio Russicum e poi del Pontificio Istituto
Orientale. Gino Kirill Piovesana era dunque uno studioso di culturarussa, macio non gli impedi, negli anni
dellamissione giapponese, di studiare I’ ostica lingua e I’ altrettanto complessa civilta del Paese, studi che
riverso in particolare nel libro sopra menzionato, «tuttorala piu utile e autorevole introduzione alla filosofia
moderna giapponese» — cosl scrive Giuseppe Jiso Forzani in | fiori del vuoto. Introduzione alla filosofia
giapponese, Bollati Boringhieri, Torino 2006, dove ci ricorda cheil libro é stato tradotto in dodici lingue e ne
esiste un’ edizione inglese sempre in commercio, Recent Japanese Philosophical Thought 1962 — 1994,
pubblicata da Routledge, aggiornata agli anni Novanta da un saggio dell’ allievo di Piovesana, Y amawaki
Naoshi.

Tanto mi piacque il libro che cercai, siain quegli anni siapiu di recente, di farne pubblicare una nuova
edizione dopo quella nel frattempo edita nel lontano 1973 da Morcelliana. Invano. Intanto, pero, le preziose
fotocopie di cui mi ero munito risultarono imprescindibili per il mio romanzo. Gianel primo capitolo redatto


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/europe-doriente-il-giappone
https://test.doppiozero.com/bruno-pedretti

in chiarissima scrittura scoprii la notevole figuradi Nishi Amane (1829 — 1897), che, a partire dai primi anni
1860, presso il Centro Studi dei Libri Barbarici di Tokyo (Bansho Shirabe-sho) intraprendeva ricerche sulla
filosofia greca ed europea. Come ci ricorda Piovesana, nel 1862 Nishi Amane, il collega Tsuda Masamichi
(1821 —1903) e quindici altri furono mandati a studiare in Europa, soprattutto Olanda e Francia (cui presto
sarebbero seguite Germania e Inghilterra), dove Nishi si applico agli studi giuridici, di filosofia e scienze
politiche, riportando anni dopo in patrialibri, documenti, elaborati e conoscenze utili ai progetti di riforma
istituzionale e di insegnamento universitario per laformazione delle nuove élites di cui necessitavail governo
del giovanissimo Imperatore Meiji. All’imperatore Nishi terra persino, nel 1871, lezioni di storiadella
filosofia occidentale. Proprio cosi: |0 studioso tenne al giovane imperatore lezioni di filosofia — termine che,
«per distinguere questa filosofia dal pensiero buddhista e cinese», riformulo con il collega Tsudain
kitetsugaku, poi contratto in tetsugaku. Nishi, considerato trai padri iniziatori dellafilosofia

ni ppo—occidentale e successivamente tra gli animatori del gruppo di intellettuali europeizzanti Meirokusha il
cui motto era «Civilta e Illuminismo», € dunque responsabile anche del neologismo filosofico. Nei due
ideogrammi di cui s compone, tetsugaku condensa significati come ingegno, prontezza intellettuale, studio,
sapere, maanche via dell’ uomo per chiarirelavia del cielo e, temo, ancora altri significati indefinibili al di
fuori dei kanji, ariprovadi quanto latraduzione sialimitata nello spiegare gli enigmatici sviluppi culturali
prodotti dall’incontro del Giappone con I’ Europa.



Quattro storie, quattro epoche,
al quattro angoli del mondo.
A unirle, la potenza della musica di Beethoven.

. = o™
- N | &, — M. 1. L el e T -'ﬁ - -
— = e — — -
or E— - P —— gy ——— . sl
- —— i

AR

bruno pedretti

i
o —

(L

la sinfonia delle cose mute

romanzo




Nishi Amane e entrato nel mio romanzo come uno dei vari interpreti del racconto incentrato sul Giappone. Il
ruolo di protagonista decisi di affidarlo aun suo alievo di miainvenzione — Mori Noboru — che, a pari del
maestro Nishi nel frattempo rientrato in patria, viene inviato a studiare in Europa, dalla quale riportera
conoscenze che non risulteranno pero assimilabili come quelle del suo mentore. Una figura storica e reale mi
e servita a disegnare una figura storica ma di finzione che meglio rappresentasse la“guerracivile” che s
scatena ogni volta che laricezione di una nuova cultura viene sentita come minaccia allatradizione
nazionale. Seinfatti Nishi erariuscito afar accogliere, in buona parte, I’ Europa del sapere —indicativaal
riguardo la sua opera enciclopedicall legame delle cento scienze —, il suo allievo dovra affrontare I’ accusa di
voler introdurre in Giappone un’ Europa dell’ arte (in particolare la musica), percepitadai tradizionalisti come
equivalente areligione, fatto che lo condannerain conformita alla «legge» storica diagnosticata da Arnold
Toynbee (latroviamo riassuntain I mondo e |’ Occidente, Sellerio, Palermo 1992). Secondo questa «legge»
storica, «il potere penetrativo di una componente di radiazione culturale é di solito in ragione inversa del suo
valore culturale»; per questo «latecnologia é stata accettata non solo in Cina e Giappone ma anchein Russia
ein molti Paesi non occidentali dove fu invece respintafintantoché la s offriva come parte integrante di un
sistemadi vitauno e indivisibile che comprendevafral’ atro il cristianesimo d’ Occidente».

Il Giappone e spesso presentato quale migliore esempio contemporaneo di «buona modernizzazione» a di
fuori dei Paesi occidentali. Malaformulava articolata, specificando che € stata una moder nizzazione del
sapere cui ha corrisposto anche una peculiare declinazione della modernita della cultura (s vedano atale
riguardo le sempre belle pagine di Fosco Maraini oraraccolte in un Meridiano Mondadori, Pellegrino in Asia
, Milano 2007). Sono due dimensioni, modernizzazione e modernita, che nell’ Europa occidentale tendiamo a
considerare, shagliando, apparentate nel processo storico, o a piu smentite da sacche di resistenza
tradizionalista o da “interruzioni” come quelle del fascismi novecenteschi. Come si ricava dalle osservazioni
di Piovesana, modernizzazione e modernitain Giappone si sono espresse piuttosto nelle vesti di un
eclettismo fluttuante tra assimilazione e rigetto, un eclettismo riconosciuto e persino coltivato sebbene mai
del tutto armonizzato, tanto da produrre fenomeni drammatici quali I’omicidio di uomini politici
occidentalizzanti e di cui potremmo eleggere ad emblemaiil suicidio rituale (seppuku) dello scrittore Y ukio
Mishima occorso ancora nel 1970.

Leanalisi dellafilosofia nippo—occidentale contemporanea di Piovesana non indugiano se non di sfuggita
sulla conflittualita politica che ha accompagnato tali dinamiche culturali, e non si incaricano di spiegare come



I’ europei zzazione del sapere (ossia tecnologica, daintendere in un senso piu ampio di quello convenzionale)
abbiaforgiato la crescita a potenza politicamondiale del Giappone, sino ai suoi esiti imperialistici venati di
fascismo. Questi scenari storici emergono tuttavia chiari dallo sfondo quando I’ erudito autore ci racconta del
«perché dal periodo Meiji in poi lafilosofia occidentale é stata importata come una nuova forma di sapere,
rimanendo tale, senza essere molto nipponizzata, cioé tradotta nelle categorie buddhiste e confuciane». Per
poi sottolineare — grazie a uno sguardo “ecumenico” da gesuita sin troppo consapevole della «legge di
Toynbee» — come ci0 avvenne «seguendo sentieri mai prima esplorati». Scopriamo cosi una varieta di
correnti e scuole filosofiche in cui idealismo, positivismo, empirismo, fenomenol ogia, esistenzialismo, non
vengono semplicemente assimilati o respinti e neppure “tradotti” nel pensiero religioso e morale tradizionale,
bensi setacciati, spesso mescolandoli in costrutti sincretici nei quali Piovesana continua a veder pulsare, in
modi diversi, uno «spirito nipponico.

Piovesana— come meglio recitail titolo dato a suo libro in inglese, Recent Japanese Philosophical Thought,
e come ribadira nel titolo del libro su Russia—Europa nel pensiero filosofico russo — parla spesso di «pensiero
filosofico». Con cio egli intende segnalarci, da una parte, che lasuaanalisi non s limita ala «filosofia
professionale», e dall’ altra che nella realta giapponese la «filosofia» che potremmo definire disciplinare s
avviluppa molto spesso a un «pensiero» che — diversamente per esempio da quanto accadde nella Grecia
antica— non si preoccupa di differenziarsi dallareligione o dal mito, anzi. Di Nishi Amane, che aveva
importato Comte, Mill e Hegel, rimarca quanto abbia pesato nell’ «evoluzione del suo pensiero I’ ispirazione
generale dell’ esperienza del buddhismo Mahayana e dello Zen». Capiamo cosi perché al maestro iniziatore
dellafilosofia nippo—occidentale, lungo il Novecento, ariprovadi una permanenza dellalunga memoria del
pensiero religioso e morale nella nuovatetsugaku, si succederanno vari filosofi di diverso indirizzo ma
apparentati «nell’ aver dato dellalogica (cioe una disciplina caratteristica della cultura occidentale) una
versione tipicamente orientale, la cosiddetta “logica del nulla’». Centrale in tal senso fu Nishida Kitaro (1870
—1945), intorno a quale si formo la «Scuola di Kyoto», filosofo che spinse ai limiti della comprensione
(anche per i suoi alievi) un pensiero combinatorio di dottrine occidentali e concezioni orientali, in una sorta
di rinnovato «sincretismo relativistico» che Piovesana ci ricorda operare gia nelle coniugazioni tradizionali
giapponesi di shintoismo, buddhismo e confucianesimo. Su questa linea di pensiero espressa da «filosofi
quali Inoue, Tetsujiro, Kihira e altri», troviamo Mutai Risaku, che nel 1944 ne trarrale fila pubblicando La
logica del luogo, dove, «seguendo Nishida, cerca una logica dello spazio fondato sul kokoro (il coeur di
Pascal ?)». Kokoro e ancheiil titolo del romanzo di Natsume Soseki, pubblicato nel 1914, dove si narradel
rapporto traun maestro e’ alievo e nel qualeil suicidio finale del primo viene fatto coincidere con lamorte
nel 1912 dell’ Imperatore Mutsuhito — |o stesso cui Nishi tenevalezioni di tetsugaku —, come adirci che
neppure I’ Era Meiji dell’ apertura all’ Occidente poteva sfuggire alo «spirito nipponico», alla «logica del
luogo».

Kokoro significa, insieme, anima, cuore, emozione, spirito, mente... un termine tanto prezioso da voler
resistere a ogni traduzione, ariprovadi come il Giappone non abbiamai “tradotto” I’ Europa. L’ anima—
kokoro e lafilosofia—tetsugaku, con laloro enigmatica condensazione semantica (gli studiosi di Giappone e
lo stesso Piovesana mi perdoneranno questa «categorica generalizzazione da giornalisti o dilettanti»)
sembrano cosi suggerirci I’ originale via seguitadal Giappone nel suo incontro con |’ Europa e I’ Occidente, un
incontro fluttuante sulla «logica del luogo» tra assimilazione del sapere e sincretismo della cultura.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

PHILOSOPHICAL
THOUGHT 1862-1996
ASURVEY




