DOPPIOZERO

Robert Kaplan: pensar e tragicamente

Lelio Demichelis
30 Agosto 2023

Senza ordine non vi € societa e’ ordine € I’ essenza della civilta. E senza tradizione non vi € ordine né
gerarchia. E la gerarchia € la base per |’ ordine sociale e politico. Altrimenti si cade nell’anarchia. Mae
davvero cosi 0 questi sono solamente luoghi comuni di cui ci nutre il conformismo e la propaganda del
potere?

Non dovremmo dire invece che senza un disordine positivo e performativo — non il caos per il caos, maun
pensiero critico che dis-ordina appunto |’ ordine ingiusto — non vi e veracivilta e civilizzazione? Ma poi:
guale ordine? Quello meravigliosamente imperfetto della democrazia? Quello apparentemente perfetto dei
totalitarismi, delle teocrazie o dell’ Intelligenza Artificiale? Quello costruito dalle discipline e dalla
biopolitica secondo Michel Foucault — o dallo human engineering oggi digitale? Quello fondato
socraticamente su ragione, pensiero critico e dialogo?

Su tutto — e ormai dentro tutti noi —c’ e in realtail potere eI’ ordine moderno e postmoderno o ipermoderno
dellarivoluzione industriale e del tecno-capitale, ben rappresentato da Charlie Chaplin nell’ incipit di Tempi
moderni (film del 1936), con le masse di lavoratori che escono dalla metropolitana, tutti andando
ordinatamente al lavoro, muovendosi come un gregge assoggettato all’ ordine im-posto da un orologio, cioe
dallaforma e norma matematica e calcolante del pastore-capitale; e dove |’ unica differenzatraallora e oggi €
che oggi abbiamo lo smartphone, ma sempre il nostro lavoro e la nostra vita sono organizzati, comandati e
sorvegliati dal tecno-capitale mediante un dispositivo tecnologico e insieme normativo e conformante che ci
detta tempi e modi del nostro dover vivere, un dispositivo fatto credere smart quando € invece alienante come
forse mai nella storiaumana.

Ma che ordine & quello dellatecnica e del capitalismo? Un ordine di progresso o un ordine per sua essenza e
tendenza totalizzante, ordinante e disordinante allo stesso tempo, ieri basato sulla schumpeteriana
distruzione creatrice e oggi (e peggio) sulla disruption, ma sempre e comunque sullo sfruttamento intensivo
ed estensivo dell’ uomo e della natura, facendosi infine anarco-capitalismo dove I’ unicaliberta possibile e
ammessa e (ancor piu di ieri) quelladel tecno-capitale, che vincola e limitae negaogni atraliberta? Dove I’
ordine—i vincoli e le limitazioni posti alle nostre scelte, tipo: ce lo impongono i mercati; I'innovazione
tecnologica non s pud e non si deve fermare; la societa deve adattarsi o essere resiliente alle esigenze del
tecno-capitale; e soprattutto: non ci sono alternative — € quello appunto imposto dall’ ordine del tecno-
capitale e questo disordine distruttivo e anche e contestual mente una formadi ordinamento comportamentale
e psichico per gli umani e per la societa e a questo provvedono management, marketing e oggi social/digitale.
Madove gli umani in realta“sono diventati incapaci non solo di sottomettere le loro azioni ai loro pensieri,
ma persino di pensare” — come scrivevagianel 1934 unalucidissima Simone Weil (1909-1943) — uomini
dominati da una macchina che fabbrica “incoscienza, stupidita, corruzione, ignavia e soprattutto vertigine.
[Dove] tutto e squilibrio”. O meglio, disordine ordinante, cioé anarco/tecno-capitalismo.

Confrontiamoci allora— dopo gquesta lunga ma doverosa premessa— con un libro come La mente tragica, del
politologo statunitense Robert D. Kaplan (e questa che leggete non € una recensione, ma unariflessione a
voce scritta che parte dalle molte domande cheil libro suscita), edito daMarsilio. Un libro checi invitaa
adottare il pensiero tragico, cioe unaforma mentale che consenta di orientarsi in un mondo che sembra aver


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/robert-kaplan-pensare-tragicamente
https://test.doppiozero.com/lelio-demichelis

perso qualsiasi riferimento — e grande el disordine politico sotto il cielo, scrive Kaplan. Che cerca questo
riorientamento rileggendo i classici dell’ antica Grecia e le opere di Shakespeare, per ritrovare un pensiero
tragico che ci aiuti ad accettare le prove dell’ esistenza. Perché la tragedia— greca come quella
shakespeariana, pur nelle loro differenze (“i greci descrivono gli uomini davanti agli dei, Shakespeare
descrive gli uomini e le donnein conflitto traloro”) — secondo Kaplan non produce fatalismo o disperazione,
bensi &€ comprensione dellarealta e rappresenta (appunto sulla scena) tutte le forme del potere e dellaliberta
o non liberta di scelta degli uomini, ricordandoci quanto poco questo uomo sia davvero libero, chiuso spesso
in uno spettro limitato di possibilita.

E sedagiovani s e spinti avoler cambiare il mondo, la saggezza che viene dall’ esperienza e dalla coscienza
dei limiti impone invece di cambiare se stessi. Ma e davvero cosi? Non e forse vero che oggi proprio la
saggezza e il pensiero tragico — davanti allacrisi climatica— ci dovrebbero imporre di cambiare noi stessi e
insieme di cambiare il mondo, cioé quel sistematecnico e capitalistico che la produce e riproduce e accresce
datre secoli aquesta parte in nome del profitto?—crisi climatica cheil sistemaquindi aggira o nasconde e
consideraterroristicala saggezza della scienza dell’ ICCP e la saggezza di Greta Thunberg? Kaplan scrive
invece di tempeste eccezionali e atre catastrofi come meri “equivalenti climatici di Dioniso”, come“I’ira
dionisiacadel pianeta’ e non come le conseguenze inevitabili di un tecno-capitalismo dionisiaco in sé, perché
suo e |I’'impulso ala disintegrazione e alla distruzione.

E ancora: se I’ anarchia erala paura piu grande e radicata degli antichi Greci, troppo razionali per ignorareil
potere dell’ irrazionale presente sull’ altra faccia della civiltd’, come scrive Kaplan, come possiamo contenere
il potere apollineo & dionisiaco del tecno-capitale? — potere che Kaplan nel libro non vede mache eil vero
potere di oggi, un potere che fadell’irrazionale e del non-tragico (€ piu facile immaginare la fine della Terra
chelafine del capitalismo...) lasuaessenzaeil modo dellasuariproducibilitaillimitata.

Certo, “i piti saggi tranoi sono pieni di timore, [che €] un sentimento orientato al futuro”, continua
correttamente Kaplan; e pensare tragicamente ci sarebbe di grandissima utilita. Ma quale e poi I’ obiettivo di
guesto pensar e tragicamente secondo Kaplan — il cambiamento o la conservazione (presentata magari come
realismo), fine a cui sembratendere I'interaanalisi di Kaplan? Cheinfatti scrive: “latragediaraccontail
coraggioso tentativo di correggere il mondo, ma solo entro certi limiti, nella consapevol ezza che esistono
lotte intense e tragiche proprio perché vane. [E] poiché la sensibilita tragica e unafusione di fatalismo e lotta,
un’ arte di governo efficace richiede entrambe”. E ci0, aggiunge dovrebbe essere “vero in particolare per chi
detiene il potere e deve prendere decisioni sullaguerrae sullapace. E i leader davvero saggi sono quelli che
sanno di dover pensare tragicamente per evitare latragedia. E unalezione che Putin non ha mai imparato,
altrimenti non avrebbeinvaso I’ Ucraina” e gli Usa avrebbero gestito altrimenti I’ Irag, I’ Afghanistan eieri il
Vietnam e laloro vocazione imperiale.

Kaplan vuole recuperare questa sensibilita antica a pensar e tragicamente, cioe un “timore costruttivo” o una
“lungimiranza apprensiva’ che sarebbero poi i bisogni espressi appunto dalla tragedia greca. Ricordandoci
che “laveratragedia e caratterizzata dalla bruciante consapevol ezza di quanto, pur entro un vasto orizzonte,
le scelte a nostra disposizione sono limitate. Viviamo infatti in un mondo di vincoli”. Vero, mala domanda
da porre dovrebbe essere allora e di nuovo: chi e come e perché pone questi vincoli (che non sono solo il
caso, I’'imponderabile o il destino), limitando le scelte a nostra disposizione? Certo, “quando si pensa
tragicamente sin dall’inizio” — continua Kaplan —“si hatimore del futuro e si € consci dei propri limiti,
quindi si pud agire con efficacia. Il mio obiettivo é ispirare, non deprimere”. E di questo suo obiettivo
fortemente lo ringraziamo. Maiil suo discorso contiene dei rischi, perché se si accettano i vincoli come dati di
fatto (ad esempio e ancora quelli imposti dal mercato o dall’ industrialismo o dal profitto); se si accoglieil
principio per cui le scelte a nostra disposizione sono comungue limitate, il rischio (o la certezza?) e appunto
quello di produrre un’ accettazione positivistica e passiva della realta (“|a rassegnazione € una virtu”,
sosteneva due secoli fail positivista Auguste Comte — e da allora tutta la propaganda del tecno-capitale &
finalizzata a produrre questa rassegnazione) e un mero adattarsi ai vincoli esistenti, impedendoci di
rimuoverli — negandoci ex ante la possibilita e la capacita di scelta, che invece dovrebbero essere possibilita
e capacita tutte umane e umanistiche e illuministiche.



Dunque, avremmo bisogno — invece e piuttosto — di farci tutti come Antigone, disobbedendo ai vincoli posti
dal potere in nome di unaverita e di unalegge morale (il dovere etico di seppellireil fratello) diversae giusta
rispetto a quellaingiusta del sovrano/ordine (che glielo vuole impedire), Antigone compiendo si un gesto di
ribellione, ma anche performativo di liberta, perché “cosi sono i veri gesti di liberta” — come ha scritto la
filosofa della politica Laura Bazzicalupo in Eroi della liberta. Soriedi rivolta contro il potere (il Mulino,
2011) — e “performativo perché cambiai parametri del possibile”; e quindi Antigone ci dice che elaliberta a
decidere cio che e bene’, necessaria per costruire un ordine alternativo e migliore.

Kaplan (che per altro sembra confermare lates di Camus per cui chi s rivolta deve avere in mente un ordine
alternativo), scrive invece: “latradizione € virtuosa’; “la mente tragica sopporta la sofferenza e ci convive, in
modo che allafinel’ ordine possatrionfare sul caos e il mondo possa trovare una qualche formadi
consolazione”; e “lamente tragica & profondamente umana, anche quando & profondamente realistica’; “il
regime peggiore € meno pericoloso e terrificante dell’ assenza di qualunque regime’; “ancora oggi, nel mondo
arabo, i regimi piu stabili e civili sono le monarchie tradizionali”; “legati dal vincolo della necessita, siamo
costretti alottare gli uni contro gli altri”. Tutte tesi molto, molto discutibili e tendenzialmente dominate
proprio dal fatalismo. Impedendoci cosi di immaginare un ordine alternativo.

Conclude Kaplan: “1l pensiero tragico — e la capacita di gestire la paura, senza lasciare che ci paralizzi —non
€ mai stato cosl necessario” come oggi. Noi invece, a pensiero tragico preferiamo allora un pensiero
responsabile ed eticamente forte. Come quello delle molte Antigoni (a prescindere dal genere) che conil loro
agire performativo ci dimostrano che € la liberta a decidere cio che € bene — e non I’ ordine del potere
politico e meno che meno I’ ordine del tecno-capitale o di un algoritmo o dellalA.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Robert D. Kaplan
La mente tragica

Paura, destino, potere
nella politica contemporanea




