DOPPIOZERO

Europed’ Oriente 2. La Russia di Gino Kirill
Piovesana

Bruno Pedretti
31 Agosto 2023

Less Filosofia contemporanea giapponese di Gino Kirill Piovesana per miel scopi letterari. 11 suo secondo
libro lo lessi per semplice apprezzamento dell’ autore, del suo sguardo “ecumenico” sul temadella
migrazione culturale ei conflitti che le st accompagnano. Allora (oltre dodici anni fa) il libro era ancora
reperibile sul mercato, cosi potei procurarmi una copiadi Russia—Europa nel pensiero filosofico russo. Soria
antologica. |l testo era stato pubblicato nel 1995 da Lipa, piccolo editore collegato al Centro Aletti e al
Pontificio Istituto Orientale di cui Piovesana eraaquel tempo Rettore (moriral’ anno seguente). Anchein
guesto caso, approfittando dell’“ attualita’ dellacrisi russo-ucraina, ho provato afarlo ripubblicare (con
migliore curaredazionale!) presso un editore commerciale, ma senza successo, come e avvenuto per il libro
sul Giappone.

Come detto, Piovesana era uno studioso di culturarussa— per quanto questa, come egli ci insegna, comporti
considerazioni molto controverse per la sua sfrangiata circoscrizione geografica e storica, pregna com’ e di
una stratificazione plurisecolare che | autore harestituito piu ampiamente in un altro suo libro, anch’
fuori commercio e che ho potuto solo consultare in biblioteca: Storia del pensiero filosofico russo
(988-1988), San Paolo Edizioni, Cinisello Basamo (MI) 1992. A questo esteso racconto storico che si snoda
lungo un intero millennio, Piovesana, spinto dalle domande sul «destino della Russia dopo il tramonto
dell’ideologia comunista», decise di affiancare un «complemento e aggiornamento» che meglio facesse
comprendereil confronto Russia—Europa sviluppatosi a partire da Pietro [, il grande zar fondatore della
nuova capitale San Pietroburgo «finestra sull’ Europa» (Puskin), che, ainizio Settecento, «volendo introdurre
latecnica europeain Russia, rafforzo I’ autocrazia». Nell’ Introduzione di Russia—Europa... I’ autore discute
gli studi di autorevoli russisti del secondo dopoguerra, vi riassume «l’isolamento della Russiafino a Pietro il
Grande e |’ apertura all’ Europa nel Settecento», per passare quindi a una dettagliata Soria antologica,
ottenuta con un montaggio di brevi commenti alternati a estratti datesti e documenti originali, in cui dipanail
dibattito tra occidentalisti e slavofili dispiegatos irruento lungo I’ Ottocento, dibattito poi declinato
(soffocato) dalla dittatura marxista del bolscevismo, e a seguire rintracciato lungo il Novecento seguendo i
percorsi dei «filosofi in esilio», per interrogarsi nell’ Epilogo sulle forme di continuita storica di tale dibattito
negli scenari post—comunisti che gravano ancora sui nostri giorni.

Scrive Piovesana: «ll confronto intellettuale Russia—Europa non nacque con lafamosa Lettera di ?aadaev del
1836, né con il formarsi dei gruppi opposti di slavofili ed occidentalisti negli anni Quaranta. Con tale
formazione, pero, quel confronto si formalizza e viene ad assumere aspetti che, con sviluppi ben divers,
perdurano tuttora. Dai tempi di Pietro il Grande i contatti con I’ Occidente s erano moltiplicati ei russi
venivano a conoscere sempre piu I’ Europa... eil sorgere di una coscienza nazionale fragli slavi indusse gli
intellettuali russi a chiedersi sempre pit quali fossero i destini della Russiarispetto al’ Europa, allaquale
erano ormai tanto legati». In Europa occidentale, in realta, vi aveva speso due lunghi viaggi 1o stesso Pietro |
(nel 1697-1698 e nel 1716-1717), iniziando presto aimportarne scienziati, professori e tecnici, soprattutto
dalla Germania. Ma «Pietro | non fu uno zar illuminista, come lo fu invece Caterinall, anmiratrice di
Voltaire, Diderot e Montesquieu». (Mi sono chiesto se Nishi Amane, un secolo esatto dopo, durante le
lezioni sullafilosofica occidentale all’ Imperatore Meiji in Giappone gli parlo degli incontri tragli intellettuali


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/europe-doriente-2-la-russia-di-gino-kirill-piovesana
https://test.doppiozero.com/europe-doriente-2-la-russia-di-gino-kirill-piovesana
https://test.doppiozero.com/bruno-pedretti

illuministi el’'imperatrice.) Pietro il Grande si limito ad applicare la dura «legge» storicadi Toynbee, ossia
promosse |’ assimilazione di un sapere europeo sostanzialmente tecnico, senza curarsi che la
modernizzazione centrata sul potenziamento di esercito e flotta navale, sull’ organizzazione dell’industria
siderurgica e del sistema burocratico, si alargasse a una modernita della cultura, come invece proverain
parte afare Caterinall. Sullasciadi queste figure che sembrava dovessero fare uscire la Russia da secoli di
isolamento, i successivi rapporti con |’ Europanon si sciolsero mai con lavittoriadel fronte europeista, e
I’insistenza con cui hanno continuato a operare tra Otto e Novecento le forze intellettuali e politiche del
fronte slavofilo (o addirittura euroasiatico), mostra quanto il problematico caso russo preoccupasse anche a
livello internazionale — basti ricordare Tomas Masaryk, il filosofo sociale primo presidente dello Stato
cecoslovacco, che nel 1913 pubblichera La Russia e I’ Europa, redatto dopo vari soggiorni nel Paese e
incontri avuti tragli altri con Lev Tolstoj.

Dai contrasti emersi trai due fronti, Piovesanafainoltre emergere due diverse modalita nel confronto con la
filosofia europea. Presso gli occidentalisti questa viene si recepitain varie forme di idealismo, hegelismo,
positivismo, poi marxismo e infine esistenzialismo, ma senzariversarla, se non occasionalmente, in forme di
dichiarata assimilazione o di diretta discussione teoretica del discors e sistemi originali. Questi vengono
semmai declinati, viavia, in forme di filosofia sociale “applicata’ ala storia e realta russa. La dimensione
squisitamente teoretica del «pensiero filosofico» la vediamo ben piu praticatatra gli slavofili, che tendono a
rivendicarne forme autonome e talvolta ostentatamente autoctone. Verso fine Ottocento ne saranno esempi
illustri i testi di filosofiadel diritto e sul rapporto tra scienza e religione di Boris N. ?i?erin (che fu anche
precettore dell’ erede a trono, morto prematuramente), e soprattutto quelli di Vladimir S. Solov’ év sullaCris
della filosofia occidentale, cui contrappose la Teosofia libera, «sintesi organica dellateologia, dellafilosofia
e delle scienze sperimentali».

Impossibile riassumere qui un tale intricato, a volte criptico e contraddittorio, dibattito storico, per quanto
sezionato da Piovesana con competenza. In un veloce sorvolo narrativo, possiamo solo richiamare alcune
delle figure piu significative dei due fronti ottocenteschi. Si puo partire dagli slavofili Ilvan V. Kireevskij e
Aleksg S. Chomjakov, inflessibili rivalutatori dellatradizione russaein particolare dellareligiositadel suo
popolo contro «I’ astratto intellettualismo dell’ Occidente». Sempre a meta Ottocento, ad S contrapposero
tragli altri Vissarion G. Belinskij e Alexander Herzen, il primo con I’accusaaNikolg V. Gogol’ di elogiare
nei suoi romanzi proprio lareligiositadel popolo russo cara agli slavofili; il secondo con una critica del
«dispotismo esasperante» che regnava nel Paese, maal contempo, smussando scetticamente il proprio
occidentalismo, anche con una difesa del popolo russo dalle accuse di Jules Michelet che lo considerava
barbarico e senza morale, cui Herzen ribatteva che «la comunita rurale aveva salvato |I’uomo del popolo dalla
barbarie mongola e dallo zarismo civilizzatore, dai proprietari verniciati al’ europea e dalla burocrazia
tedesca», aggiungendo che «gli Slavi, attraverso i secoli, riuscirono a conservare laloro nazionalita, i loro
costumi e laloro lingua», tanto che la Russia, «centro attorno a quale gravita il mondo slavo, potrebbe essere
il seme di questa cristallizzazione».

Mondo slavo, religione, nazionalita: e su questatriade che si confrontano le prese di posizione, distribuite tra
i due fronti anche con acceso manicheismo. E il caso dello scrittore Ivan S. Turgenev, trale maggiori
presenze |etterarie nel dibattito, risoluto occidentalista, che considerava «larazza slavauno dei rami
principali della stirpe indo—germanica», daqui il rifiuto di qualsivoglia «lineatraRussiae |’ Europa
occidentale». Le sue posizioni suscitarono in Fédor M. Dostoevskij repliche senza sconti, sebbene Turgenev
avesse fatto prestiti, alui come a Tolstoj, per saldare debiti di gioco. Diventato con I’ eta un incendiario
slavofilo, Dostoevskij asseri che Turgenev «ingiuriavala Russiaei russi in modo sconcio e orribile... e che
noi avremmo dovuto strisciare davanti ai tedeschi... e che tutti i tentativi di russismo non sono che indecenze
e scemenze». Forse non ¢’ era da aspettarsi altro dalui, se solo pensiamo alla foga messianica con cui, nel
Discorso su Puskin, facendo sua la visione paneuropeistadi Turgenev ma capovoltain panslavista, invita «i
russi futuri ariconciliare tutte le contraddizioni europee, di mostrare la soluzione al’ angoscia europea nella
universale tutto—unificante animarussa... secondo lalegge evangelicadi Cristo» — una missione che
prevedeva anche la futurariconquista di Bisanzio, essendo la Russia sua | egittima erede.



L a Bisanzio bramata da Dostoevskij torna e ritorna di continuo nel dibattito. E la Bisanzio di unavisione
religiosa che lo stesso Dostoevskij fara esplodere nel romanzo | fratelli Karamazov (1880), e la Bisanzio di
Costantino, del Cristianesimo ortodosso, del divorzio da Roma, un divorzio dalla Chiesaromana che
Kireevskij, a meta Ottocento, bolla come «intellettualistica, scolastica, del diritto, della concatenazione logica
dei concetti», cui quella ortodossa risponde con «l’integrita dello spirito, la costante tendenza alla
purificazione della verita». Nikolg Ja. Danielevkij, pochi anni dopo, a rafforzamento delle teorie di
Kireevskij, sosterra che «i russi, con la maggioranza dei popoli slavi e coni greci, hanno avuto lo storico
destino d'esserei principali custodi dell’ Ortodossia, e in questo modo sono stati i detentori di quell’ ato onere
chefu d'Israele e Bisanzio, d’ essere popoli eletti da Dio». Kostantin N. Leont’ ev, nel 1875, dedichera cosi il
suo saggio di maggiore notorieta a Bizantinismo e Mondo Savo, dove lamenta «l’ impreparazione» con cui il
primo era stato accolto in Russia, magli riconosce quella che fu «laforza di sopportareil giogo tataro, a
dimostrazione che laRus di Moscanon erapitl ladisunita e lacerata Rus del passato»; e celebrando il
Cristianesimo bizantino in quanto unica veraformadi spirituaita cristiana, Leont’ev ne esalta «l’influsso
sull’autocrazia di Pietro» insieme ai «tratti ben chiari anche nella sfera artistica ed esteticain generale: le
mode, gli usi, i gusti, I’ architettura, I’ arredamento».



(etcetera)

C A S TELWVETCTCMHI




| «tratti ben chiari» dell’ arte di matrice bizantina saranno a centro, nel primo Novecento, degli studi di Pavel
A. Florenskij — definito da Piovesana «un genio in tanti campi dello scibile». || sacerdote matematico teologo
filosofo e critico d’ arte Florenskij, maestro nel «sapere integrale» propugnato da Solov’ év, dedichera
importanti saggi ale arti (si vedano la Teoria della prospettiva rovesciata e Il rito ortodosso come sintesi
delle arti), sempre integrandole in una visione teoretica teologica su cui Bisanzio continua ainsufflare la sua
VOCE.

La"“voce bizantina” non viene ovviamente ascoltata da molti pensatori, filosofi e letterati russi tra quanti
Piovesana raduna sotto I’ ampia cupola del «pensiero filosofico». A quelli sinorarichiamati molti altri
andrebbero aggiunti, di idee differenti, sSia per quanto espressero i decenni dell’ inverno bolscevico, da molti
considerato in continuita anch’ con latradizione del despotismo zarista, siaper i tempi anoi piu vicini,
ancoraimpregnati di un’ eredita cesaropapista che risalirebbe a fonti bizantine. Maqui non ¢’ é spazio e non
nelle mie capacita addentrarmi in approfondimenti storico—filologici come quelli suggeritimi dall’ amico
studioso di civilta bizantina Paolo Cesaretti, che ringrazio del preziosi consigli. Troppa la varieta degli autori
e troppo complessi i temi, peraltro controversi tragli stessi studiosi (Piovesanafanotare tral’altro che
Toynbee giudicava «l’ assolutismo un retaggio di Bisanzio, masi tratta di una valutazione che bizantinisti
come Obolensky criticano severamente»). In ogni caso € innegabileil ruolo centrale ricoperto dai tempi
lunghi, anzi lunghissimi, della*“memoria bizantina” nel dibattito moderno, come se questo fosse ancorain
qualche misura un confronto tra Prima e Terza Roma (ossia Mosca, mentre la seconda e appunto
Bisanzio—Costantinopoli).

L’ intricata questione dellalunga memoria storica — la stessa che rende difficile ancora oggi pronunciarsi sui
legittimi confini della Russia e delle diverse nazioni, etnie e tribu che occupano I’immenso spazio geografico
slavo — non poteva che riaffiorare anche nel rilevante libro dell’ émigré Wladimir Weidlé, La Russia assente e
presente, Edifir, Firenze 2021, ed. or. Gallimard, Parigi 1949 (ringrazio I’ amicarussista Lucia Tonini per
avermelo fatto conoscere). In Weidlég, critico d’ arte e uomo di |ettere niente affatto slavofilo, «geniale
storico della Russia» (Ettore Lo Gatto), offre interpretazioni articolate sull’ inestinguibile dibattito
Russia—Europa, e contestando certe visioni dicotomiche slavisti Vs occidentalisti, si spinge aillustrare nelle
conclusioni quelli cheritiene essere dei caratteri dell’ «anima russa, modellata da nove secoli di storia». Sono
i nove secoli che ci fanno risalire alle origini dello «Stato russo, che si formo grazie a un gruppo di variaghi,
guerrieri commercianti scandinavi» che aprirono «la celebre viafluviale che dal mar Baltico conduceva a
Bisanzio», sulla cui linea sorgeranel secolo IX laRus' di Kiev, governata da «variaghi, chiamati dai greci
con un termine di origine incerta, Rus’, che ha portato successivamente allaformazione delle parole Russia e
russo». Ancoraunavolta, é sullastrada di Bisanzio che laRussiacercai natali, i suoi stessi nomi di

famiglia.

Leggendo le pagine di Weidlé ho pensato che alla Bisanzio da molti rivendicatain vario modo quale sorgente
dell’ «anima russa», si potrebbe attribuire un valore ssimile a quello che kokoro ha per i giapponesi, chein
vedono riuniti i significati di anima cuore e mente quale manifestazione dello «spirito nipponico». Mi € parso
insomma, per azzardato e suggestivo paragone tra queste due coniugazioni di pensiero filosofico e religioso,
che Bisanzio e kokor o ricoprano una funzione analoga nel confronto moderno dei due grandi Paesi con
I”Europa e I’ Occidente.

I mio é solo un impertinente paragone dettato da fascinazioni letterarie. Fascinazioni che non mi fanno
dimenticare quanto Bisanzio (quale Bisanzio?) possa pure trasformarsi da sogno mitologico in incubo
esperienziale. Penso alle pagine scritte da Josif Brodskij durante un suo soggiorno a lstanbul nel 1985, tredici
anni dopo I’ esilio da Leningrado, pagine cui dail titolo Fuga da Bisanzo (il saggio e raccolto nel libro che
riportalo stesso titolo, Adelphi, Milano 1987). Brodskij non fa quasi richiamo al dibattito storico sul
confronto Russia—Europa. Nel suo saggio sfodera tuttavia severe accuse alla citta che ha avuto «desiderio o
pulsione subconscia» di visitare. «Vi sono luoghi in cui la storia e inevitabile» scrive. «Luoghi in cui la
geografia provoca la storia. Uno € Istanbul, alias Costantinopoli, alias Bisanzio». La «storia provocata» da
Bisanzio viene quindi setacciata lungo pagine che, guidate da risentimento piu che comprensibile, ne trattano
le vicende fondative, lafiguradi Costantino, gli sviluppi dottrinari bizantini, il «divorzio da Roma» e infine



lamigrazione a nord, verso laRussia. «Dove poteva mai nascondersi laRus', datala sua posizione
geografica, per sfuggire a Bisanzio? Non soltanto laRus' di Kiev, maanchelaRus di Mosca, e poi tutto il
resto, nello spazio compreso trail Donez e gli Urali... Non ¢’ era scampo per laRus' di fronte all’ invadenza
di Bisanzio — cosi come non ¢’ era scampo per I’ Ovest di fronte all’invadenza di Roma... Dalle mani di
Bisanzio laRus' ricevette, o prese, di tutto». Brodskij non ci dice in che cosa consista esattamente tale eredita
giunta sino al Paese dove € nato in tempi sciagurati e che sara costretto ad abbandonare. Ma attirandoci nelle
sue spire inquisitorie che dalla I stanbul contemporanea si avvolgono al’ indietro, in una storia «anteriore alla
dominazione turca», ce lo faintendere, purtroppo: per Brodskij I’ eredita di Bisanzio e anche «il delirio e
I”orrore dell’ Est».

L eggi anche:
Bruno Pedretti | Europe d’' Oriente 1 | 1| Giappone di Gino Kirill Piovesana

In copertinafoto di Leonid Lazarev, Untitled, Moscow, 1957.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/europe-doriente-1-il-giappone-di-gino-kirill-piovesana
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

