
 

Arles: Diane Arbus, omosessualità e altri
travestitismi 
Gigliola Foschi
30 Agosto 2023

Les Rencontres de la photographie d’Arles sono giustamente noti come un appuntamento imperdibile per chi
è interessato alla fotografia e ai suoi molteplici significati. Diversamente dalla maggior parte dei festival
fotografici, Les Rencontres, con il loro numero impressionante di mostre, non puntano solo sulle belle o
buone fotografie. Da oltre cinquanta anni – e anche l’edizione 2023 non tradisce le aspettative – il festival di
Arles si propone infatti come una cassa di risonanza delle problematiche politiche e sociali più significative,
riferite sia alla contemporaneità sia al passato. Ciò non esclude che offra anche una interpretazione degli
sviluppi estetici, tecnici e linguistici del mezzo fotografico, né che manchi una rivalutazione o una rilettura di
alcuni maestri storici della fotografia. Non a caso al Palais de Archevêché si trova infatti una grande mostra
dedicata a Saul Leiter (1923-2013), dove la curatrice Anne Morin presenta, correttamente, non solo le sue
fotografie, ma anche le sue opere artistiche, dato che l’autore definiva la pittura il suo primo amore. Mentre
la Fondazione Luma, per celebrare il centenario della nascita di Diane Arbus (1923-1971) propone un’
antologica chiamata Constellation: titolo indicativo per una mostra che si presenta come un’installazione
immersiva e labirintica di grande impatto visivo, dove le immagini di questa grande autrice non sono
suddivise sulla base delle sue ricerche tematiche, ma proposte come una costellazione di opere singole che lo
spettatore è invitato a scoprire creando libere connessioni e collegamenti mentre si aggira di qua e di là come
un flâneur. Un’impostazione che ha francamente diviso il pubblico tra entusiasti e detrattori di
quest’allestimento senz’altro innovativo, ma basato su un approccio più emozionale che critico.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/arles-diane-arbus-omosessualita-e-altri-travestitismi
https://test.doppiozero.com/arles-diane-arbus-omosessualita-e-altri-travestitismi
https://test.doppiozero.com/gigliola-foschi




Casa Susanna

Per evidenziare come questo festival sia capace di andare oltre una logica strettamente fotografica farei
l’esempio di una delle sue mostre più “anomale”, ovvero Casa Susanna (Espace Van Gogh, catalogo:
Isabelle Bonnet, Sophie Hackett, Susan Stryker, Casa Susanna, Édition Textuel, 2023): qui non sono esposte
foto d’autore, eppure questa mostra, oltre a offrire uno spaccato umano e sociologico di grande interesse (e
quasi commovente), evidenzia l’importanza della fotografia, intesa sia come testimonianza, sia come
strumento di relazione. Vi è anche una strana analogia con le circostanze fortuite del ritrovamento delle opere
di Vivian Maier, scoperte grazie all’acquisto in blocco di una cassa zeppa di oggetti disparati tra cui centinaia
di negativi e rullini. Infatti anche delle vecchie fotografie scattate a “Casa Susanna”, e del suo strano mondo,
nessuno sapeva più nulla fino al 2004. In quell’anno due antiquari scoprono e acquistano in un mercato delle
pulci di New York oltre trecento fotografie scattate fra gli anni ’50 e ’60. Curiosamente, e con loro stupore,
queste foto ritrovate, un po’ casalinghe e vernacolari, mostravano esclusivamente uomini travestiti da donne
“rispettabili”, eleganti e ammodo, senza abiti o maquillage esagerati in stile cabaret. Infatti i modelli che
questi uomini imitavano erano quelli delle signore per bene e alla moda che apparivano su riviste dell’epoca
come Ladies’Home Journal: un periodico dove veniva proposto un modello femminile “chic”, classico,
sobrio e discreto come quello che dovevano adottare le signore della buona società per essere in perfetto
pendant con i loro consorti della middle class americana.



Casa Susanna.

Quale storia nascondono e rivelano tali bizzarre e intime fotografie di un universo clandestino, nato e
cresciuto in un’epoca in cui l’omosessualità e il travestitismo erano considerati una “devianza”, una malattia
da curare a suon di elettrochoc, lobotomie o dosi massicce di ormoni? Chi erano questi signori che si
vestivano da donne eleganti? Sappiamo ora, grazie alle attente ricerche dei curatori, che si trattava di uomini
spesso sposati, buoni padri di famiglia, tutti appartenenti alla classe media bianca: ingegneri, giornalisti,
avvocati, funzionari nelle agenzie federali… Tra loro figura addirittura il fratello della grande fotografa Lee
Miller, pilota di linea, pioniere dell’aviazione americana e figura eroica nella Seconda Guerra Mondiale. La
loro oasi nascosta era appunto “Casa Susanna”, cioè una grande villa con giardino che si trovava nella
campagna di Catskill, a sole due ore di distanza da New York. La casa apparteneva a una certa Marie che
aveva sposato l’argentino Tito, in quale però, in vesti femminili, amava farsi chiamare Susanna. E come
Susanna invitava nei fine settimana o durante le feste un nutrito gruppo di amici che, non appena giunti lì, si
liberavano dei loro abiti maschili per ripresentarsi felicemente in vesti di donne. Lì si fotografavano gioiosi,
in gruppo, liberi di esprimere il loro lato femminile e trovarsi tra simili, di intessere rapporti di amicizia e non
sentirsi emarginati o perseguitati dalla società repressiva dell’epoca. Lì si facevano ritratti in posa per
dimostrare la perfezione e l’eleganza dei loro look, oppure in momenti quotidiani, come nell’immagine di
una “signora” che lava i piatti con un bel grembiulino dai bordi vezzosamente arricciati. Le fotografie –
soprattutto polaroid che non dovevano passare attraverso lo sguardo indiscreto di uno sviluppatore –
divennero quindi per loro uno strumento basilare di allegria e socialità: festosi se le scambiavano tra loro e
commentavano la buona riuscita delle loro mise. E noi stessi oggi, osservando queste immagini, possiamo
renderci conto di quanto fosse autentica e intensa la loro felicità di poter stare assieme sentendosi signore.
Assieme, sotto la guida di Susanna e Marie, fondano addirittura un giornale clandestino – “Transvestia” –
con testi e fotografie. Proprio grazie ai testi di “Transvestia” e alle fotografie che corredano le pagine, si entra
nell’universo intimo e clandestino di Casa Susanna, tra chiacchiere tra amiche e ritrovi in giardino. In un
numero del 1963 di questa rivista si trova scritto, ad esempio: «Le donne sono da lungo tempo le guardiane
della femminilità (…). Sono loro i nostri professori e noi, le loro allieve». Ribelli e tenaci, li possiamo oggi
considerare un esempio significativo nella storia LGBTQIA+ americana. Ma la loro vicenda mette in luce
anche l’importanza della fotografia come strumento indispensabile di conoscenza e memoria per noi oggi:



senza queste fotografie fortuitamente ritrovate (e senza i testi di “Transvestia”) noi di questo mondo non
avremmo saputo nulla. Ma c’è di più: nella loro condizione di clandestinità, in cui gli incontri di Casa
Susanna dovevano rimanere segreti, questi “uomini-donne” scoprivano nella fotografia una sorta di attestato
di esistenza e di concretezza della loro condizione. Le fotografie scattate e scambiate, infatti, “dimostravano”
che il loro mondo non era soltanto un sogno evanescente, ma una felice, per quanto celata, realtà.

Riflettendo oggi sulla vicenda di Casa Susanna e di “Transvestia” possiamo però anche renderci conto delle
contraddizioni che la insidiavano dall’interno. Infatti, questi uomini, che si ribellavano contro i miti della
virilità, si rivelano incapaci di comprendere come il loro ideale femminile fosse costruito dal mondo maschile
e patriarcale dell’epoca, dall’esigenza sociale di relegare le donne in una posizione subalterna e
“controllabile”. Nel corso degli anni Susanna – leader del gruppo – rifiuta e s’indigna contro le nuove
silhouettes androgine che si stanno via via imponendo alla fine degli anni Sessanta. Questo cambiamento di
mentalità e di gusto mette infatti in discussione proprio i modelli femminili da loro tanto amati e imitati. E
infatti sarà proprio il femminismo, oltre alle inevitabili vicende della vita, a mettere definitivamente in crisi
questo gruppo di amiche-amici. Loro, che si sentivano un po’ donne, erano certamente non accettati dalla
società dell’epoca che gli impediva di esprimere liberamente quel lato femminile a cui davano un’intima e
profonda importanza. Ma non potevano capire, perché non li vivevano sulla loro pelle, le discriminazioni, gli
atteggiamenti misogini e i ruoli imposti alle donne, cui queste ultime si stavano sempre più ribellando. Per i
frequentatori di “Casa Susanna” travestirsi da donne, copiarne i modelli, era una libera scelta, un gioco,
un’effrazione rispetto a un ruolo maschile a sua volta stereotipato e impositivo. La loro frase: “Le donne sono
da lungo tempo le guardiane della femminilità” manca infatti di un’aggiunta: “di una femminilità imposta
dagli uomini nei secoli”. In un ultimo testo scritto da Susanna in occasione del centesimo numero di
“Transvestia” – e siamo già nel 1979 – emerge tristemente l’incomprensione e direi l’invidia nei confronti
delle conquiste e delle lotte del movimento femminista: «Ho l’impressione che il nostro “alter ego”, le donne,
abbiano giocato un brutto scherzo a noi tutte. Elle forzano gli uomini ad accettarle nel loro mondo (…) Ora
che la donna occupa il nostro dominio e riprende numerosi attributi e comportamenti maschili il reciproco
non esiste ancora» – scrive sconsolata. Secondo Susanna la “liberazione” dei costumi permetteva alle donne
di comportarsi come uomini, mentre il viceversa rimaneva ancora un tabù. E per di più, ora a quale esempio
di femminilità avrebbero potuto fare riferimento, se le donne stesse avevano scompaginato e messo in
discussione i classici modelli cui si erano sempre attenute? Il femminismo però – e qui sta lo sconsolante
fraintendimento di Susanna e del suo gruppo di seguaci – non era e non è mai stato esclusivamente basato sul
desiderio delle donne di poter occupare ruoli o lavori maschili, ma anche e soprattutto dal bisogno di
interrogarsi sulla propria identità e sulla propria immagine da secoli plasmate dal potere e dallo sguardo
maschile; di trovare un nuovo modo di sentirsi e di rapportarsi tra donne non più basato sulla competizione
ma sulla “sorellanza”.



Nicole Gravier Mythes et Cliches.

 

https://www.doppiozero.com/sites/default/files/inline-images/Nicole%20Gravier%20Mythes%20et%20Cliches%202.jpg




Sosterskap, video di Jeannette Ehlers.

A tale riguardo appaiono quindi indicative varie altre mostre presenti nel festival, tra cui va senz’altro
ricordata l’antologica dedicata a Nicole Gravier, Mythes et Clichés (École nationale supérieure de la
photographie) e la mostra collettiva di autrici scandinave Søsterskap, cioè, guarda caso, “Sorellanza” (Église
Sainte-Anne). Residente ad Arles, ma vissuta a lungo in Italia, Nicole Gravier, proprio nella serie Mythes et
Clichés. Fotoromanzi (1976-1980) mima, trasformando se stessa in protagonista, i romantici e
melodrammatici fotoromanzi che trionfavano in riviste a larga diffusione come “Bolero”, “Sogno” o “Noi
due”. Giocando tra finzione e autobiografia, tra dolci-amare vicende amorose e situazioni in cui appare sola,
l’autrice infila qua e là nelle sue immagini alcuni elementi perturbatori come la copertina del libro Miti
d’oggi di Roland Barthes, pagine pubblicitarie destinate al pubblico femminile per avere capelli “morbidi
come seta” o reggiseni su cui un uomo poteva felicemente poggiare il capo. Spiazzanti e cariche di sottile
ironia, tali opere non solo funzionano come una parodia delle stereotipate vicende amorose proposte dai
fotoromanzi, ma riflettono al contempo con humour sui ruoli e sui sentimenti femminili suggeriti dai media
dell’epoca. Nella mostra Søsterskap, invece, la danese Jeannette Ehlers propone un video in cui ritratti di
donne caraibiche (tre isole dei Caraibi dal XVII secolo al 1917 furono infatti colonie della Danimarca) si
sovrappongono in lenta dissolvenza a volti e storie di donne danesi. Tale opera crea così una sorta di corpo
unico e comunitario dove la “sorellanza” supera le differenze etniche e di censo. Insomma, né nell’opera di
Ehlers né tanto meno in quella di Gravier – quest’ultima spesso inserita nelle mostre e nei libri dedicati a
arte, fotografia e femminismo negli anni Settanta – non c’è traccia del “riprovevole” desiderio femminile di
assumere ruoli maschili, come invece con rammarico Susanna s’immaginava.

Nicole Gravier Mythes et Cliches.

Approfittiamo una volta di più della mostra Casa Susanna per evidenziare come in questo festival, capace di
cogliere le tendenze più innovative dell’universo fotografico in relazione ai cambiamenti epocali, emerga una
sorta di bisogno di “verità”, di veridicità e di testimonianza, di cui proprio la fotografia sembra riuscire a farsi
carico. Dobbiamo tenere conto che ormai viviamo in un contesto sempre più dominato da fake news, realtà
virtuali e mondi prodotti da algoritmi e intelligenze artificiali che creano immagini dove pare scomparire

https://www.doppiozero.com/sites/default/files/inline-images/Nicole%20Gravier%20Mythes%20et%20Cliches%202.jpg


ogni distinzione fra vero e falso. Inoltre, alla valorizzazione del pensiero razionale e delle verità proposte da
scienziati e studiosi, si sta sempre più contrapponendo l’idea che sia “tutto un imbroglio”. Il credulone che un
tempo prendeva per vere delle falsità, oggi ragiona spesso al contrario: di fronte a dati scientifici e a precise
informazioni sospetta che siano frutto d’interessi occulti, a cui, con supposta “astuzia” si oppone, sostituendo
alla scienza credenze simil magiche, da lui percepite come veritiere, ferree e indiscutibili. Di fronte a questo
cambiamento della mentalità collettiva, tutto il dibattito o il fare fotografico basato sull’ambiguità della
fotografia come strumento per far credere, finisce sempre di più col risultare marginale. Al suo posto emerge
invece un nuovo bisogno di approfondimento dentro storie personali o collettive, dove la fotografia, spesso
proposta accanto ad altri media, agisce come uno strumento conoscitivo e critico capace di far riflettere, di
mettere in luce realtà intime, misconosciute, mondi scomparsi. Ecco due esempi significativi.

Entre nos murs. Teheran Iran 1956-2014

Con la mostra Entre nos murs. Téhéran. Iran 1956-2014 (Croisière) i curatori Sogol & Joubeenn Studio
ricostruiscono la storia reale di una famiglia iraniana della classe media e della loro modernissima villetta
costruita alla fine degli anni ’50 a nord di Teheran. Una ricostruzione resa possibile grazie a fotografie
d’archivio, still life di oggetti ritrovati nella casa, vecchi filmini famigliari, grafici e pure un modellino
architettonico.





Entre nos murs. Teheran Iran 1956-2014.

Fa tenerezza e tristezza vedere queste immagini dove le donne della famiglia potevano ancora scherzare
giocose tra loro con pantaloni e capelli al vento, mentre da ogni fotografia riguardante la costruzione della
casa emerge l’orgoglio di sentirsi parte di una società sempre più moderna e in espansione economica. Poi
tutta la famiglia, con l’arrivo impetuoso della rivoluzione islamica, è costretta precipitosamente a fuggire nel
1979. La casa viene quindi abbandonata con all’interno i suoi oggetti scelti con tanta cura, fino a essere
completamente distrutta nel 2014. Tale casa abbandonata diviene quindi il simbolo della forzata perdita del
proprio mondo, della propria patria. Certo questa è la storia di una famiglia borghese che rifiutava e temeva
l’Islam oscurantista di Khomeini, che credeva nella libertà di un Paese ricco di molteplici tradizioni culturali,
etniche e religiose non esclusivamente sciite: tanto per fare un esempio la festa più amata dagli iraniani è
Nawr?z, capodanno che segna l’arrivo della primavera, la cui antichissima origine risale allo zoroastrismo.





Hannah Darabi. Soleil of persian square

Allo stesso tempo la vicenda della casa distrutta e della fuga dei suoi abitanti è anche la chiara
rappresentazione del dramma di moltissimi iraniani in esilio, i quali ormai costituiscono una vasta, e spesso
ignorata, diaspora. A tale riguardo con Soleil of Persian Square (Salle Henri Comte) la giovane Hannah
Darabi (nata a Teheran nel 1981 e residente a Parigi), vincitrice con quest’opera dell’ambito premio
“Madame Figaro”, indaga, con un approccio in stile documentario, le tracce della presenza iraniana in un
quartiere di Los Angeles, chiamato Tehrangeles, tanto è qui numerosa tale comunità. Accanto a queste



fotografie dove, guardando con attenzione, si trovano cartelli o scritte in farsi che indicano spesso negozi o
ristoranti persiani, l’autrice espone anche le immagini delle copertine delle cassette musicali in voga in Iran
tra gli anni ’80 e ’90. Ormai vietata in Iran, questa musica, con i suoi accenti melodici e apparentemente
antiquati, non cessa nella diaspora di essere amata e ascoltata con nostalgia perché vicina al cuore di un
popolo disperso nel mondo, impossibilitato a tornare nel suo amato paese.





Hannah Darabi. Soleil of persian square.

Con queste e altre mostre simili ci confrontiamo così con immagini che si fanno carico di metterci di fronte a
realtà misconosciute di ieri e di oggi. Il tutto con un approccio nuovo, dove la fotografia può usare diversi
linguaggi visivi nell’ambito di uno stesso lavoro o confrontarsi con altri media. Ciò che conta è entrare in
profondità in una storia, immergere lo spettatore in realtà che ignorava, fargli sentire – come in Soleil of
Persian Square – tutta la nostalgia di un popolo attraverso la sua musica.

Les Rencontres de la Photographie, Arles 2023. Mostre aperte fino al 24 settembre. Catalogo Actes Sud, €
48. Segnaliamo che, tra le mostre indicate, quella di Hannah Darabi è terminata il 27 agosto e quella di
Nicole Gravier chiude il 3 settembre.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

