DOPPIOZERO

Foucault, I'lran e Khomeyni

Felice Cimatti
3 Settembre 2023

Scrive Foucault in un articolo per il Corriere della Sera del primo ottobre 1978, pochi mesi primadella
rivoluzione che di li a poco avrebbe rovesciato il regno dello Shah Mohammad Reza Pahlavi e lo avrebbe
costretto ad abbandonare I’ Iran il 16 gennaio 1979: girando per il bazar di Teheran, riaperto dopo otto giorni
di sciopero generale proprio contro il regime dello Shah, “ho avuto la sensazione di aver capito chei recenti
avvenimenti non stavano a significare un passo indietro dei gruppi piu arretrati di fronte auna
modernizzazione troppo brutale, mail rifiuto, di tutta una culturae di tutto un popolo, di una
modernizzazione che € in sé un arcaismo. Ladisgrazia dello Shah e di essere tutt’ uno con questo arcaismo.
Lasua colpa e di mantenere, attraverso la corruzione e il dispotismo, un frammento di passato in un presente
che nonlovuole piu” (Michel Foucault, Dossier Iran, acuradi Sajjad Lohi, prefazione di Elettra Stimilli,
Neri Pozza, 2023, p. 48. Un libro prezioso che raccoglie tutti gli scritti di Foucault sullarivoluzione
iraniana).

Ma che cosa vede Foucault in quella rivoluzione? Foucault la vede quando € ancora unarivolta— cioe quando
e ancorariccadi anime diverse, quando € ancora un movimento di popolo che avrebbe potuto sfociare in un
esito diverso da quello della dittatura teocratica che allafine si sarebbe imposto — ebbene ci vede un mondo
che rifiuta una modernizzazione imposta dall’ esterno (il mondo occidentale, in particolare gli USA) con la
forza e troppo spesso con la corruzione. La modernita occidentale e gia “ un frammento di passato”, come &
evidente oggi che ne scontiamo le crescenti ingiustizie sociali e le disastrose conseguenze ecol ogiche.
Foucault si accorge, nellarivoluzione a cui assiste dal vivo, cheil “presente[...] non vuole pit” quella
modernita. Siamo nell’ Iran del 1978, e certo Foucault non poteva sapere come sarebbe andata afinire quella
rivoluzione. Quindi & semplicemente ridicolo accusarlo di hon aver compreso in anticipo la piegaterribile
che poi avrebbero preso quegli eventi: “Non so fare la storiadel futuro” scriveil 26 novembre 1978; “e sono
un po’ maldestro aprevedereil passato. Vorre tuttavia cercare di cogliere quello che sta accadendo, perché
in questi giorni niente e concluso ei dadi stanno ancorarotolando” (p. 85). Tuttavia Foucault vede qualcosa
che oggi tutti vediamo, capisce cioe — e lo comprende vedendo un popolo che semplicemente rifiutala
modernita, o meglio cio che per noi alungo e statal’ unica modernita possibile — che quell’ idea di modernita
e modernizzazione non solo non € universale ma non € neanche detto che siala migliore modernita possibile.

E in questo contesto che Foucault cerca di farsi unaragione della presenza massiccia dellareligione islamica
all’interno del movimento rivoluzionario iraniano. Non dimentichiamo che quando scrive queste note &€ ormai
chiaro cheil tetro comunismo sovietico non costituiva piti in alcun modo un’ alternativa praticabile rispetto al
capitalismo occidentale. Allo stesso tempo Foucault aveva chiaro, come buona parte del mondo oggi ha
compreso, che il capitalismo non puo essere considerato la forma economico-politicafinale dell’ umanita. Si
accorge alora, proprio lui, voce esemplare di una Francia che conoscevain quegli anni una straordinaria
stagione intellettuale (quella di Merleau-Ponty, Sartre, de Beauvoir, Derrida, Deleuze, Guattari, Lacan,
Irigaray, Lévy-Strauss, Benveniste e i tanti altri che si potrebbero aggiungere), cheiil fattore religione —
nonostante Marx — poteva svolgere ancora un ruolo decisivo nellavita delle persone, un ruolo che

nell’ Occidente secolarizzato aveva ormai perduto. In questo senso, nonostante sia evidente quanto lavitaeil
pensiero di Foucault siano lontani dallaformadi vitareligiosa (manon dalla spiritualita, come vedremo fra
poco), si rende conto del ruolo fondamentale della regione islamica nellarivoluzione:


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/foucault-liran-e-khomeyni
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti

“1 mollah non sono affatto ‘rivoluzionari’, nemmeno nel senso populista del termine. Ma questo non vuol

dire che a governo e al’ aborrita modernizzazione la religione sciita non abbia da opporre se non il peso
dell’inerzia; non vuol dire che costituisca un’ideologia cosi diffusatrail popolo dacostringerei veri
rivoluzionari ad aderirvi per un certo periodo. E molto piti che un semplice vocabolario attraverso il quale
devono pur passare aspirazioni che non hanno trovato atre parole. Lareligione sciita e oggi quello che é stata
piu volte in passato: laforma che lalotta politica assume nel momento in cui mobilitai ceti popolari. Degli
infiniti malcontenti, odi, miserie, disperazioni faunaforza. E ne fa unaforzaperché é unaformadi
espressione, un modo di relazione sociae, un’ organizzazione elementare duttile, e ampiamente accettata, un
modo di essere insieme, di parlare e di ascoltare, qualcosa che permette di farsi comprendere dagli altri e di
volere con loro, in uno stesso momento” (p. 58).

Che cosa diceva— a Foucault, e che cosa ancora dice, a chi osserva stupefatto gli estremismi religiosi che
infiammano tante regioni del mondo — larivoluzione iraniana? Che ¢’ e qualcos altro a di la dell’ economiadi
mercato, che il denaro non e’ unico e supremo valore della vita. Qualcos altro di cosi importante — e per noi
occidentali secolarizzati del tutto incomprensibile — per cui molti possono dare addiritturalavita. Cosi
Foucault scrive in un articolo apparso su Le Nouvel Observateur il 16 ottobre 1978: “Un fatto dev’ essere
chiaro: per ‘governo isamico’, nessuno, in Iran, intende un regime politico nel qualeil clero abbia un ruolo
di guida o gestione. Mi € sembrato che I’ espressione fosse utilizzata per indicare due ordini di cose.
‘“Un’utopia’ mi hanno detto alcuni, senza sfumature peggiorative. ‘Unideale€ mi hanno dettoi piu. A ogni
modo, s trattadi qualcosa di antichissimo e anche molto in lanel futuro: ritornare aquello chel’Islam e stato
al tempo del Profeta; ma anche avanzare verso un punto luminoso e lontano in cui, piu che mantenere

un’ obbedienza, sia possibile ridar vitaa una fedelta.




Nellaricercadi questo ideale, mi sono sembrate essenziali la diffidenzaverso il legalismo e lafede nella
creativitadell’lslam” (pp. 62-63). Evidentemente Foucault si shagliava, quello dell’ Iran, oggigiorno, &
proprio un regime politico in cui il clero haun ruolo di “guida’ edi “gestione” del potere. Un grave errore, e
che errore. Ma anche che grande errore, di cui oggi forse comprendiamo le ragioni ancora meglio di come le
potesse comprendere |0 stesso Foucault. Perché attraverso lareligione, scrive Foucault riportando le opinioni
delle persone con cui parlanei giorni dellarivolta, diventerebbe finalmente possibile “introdurre una
dimensione spirituale nellavita politica: fare in modo che questa vita politica non sia, come sempre,

I’ ostacolo della spiritualita, mail suo ricettacolo, la sua occasione, il suo fermento” (p. 64).

E questa, per Foucault, la postain gioco della rivoluzione iraniana, che quindi & molto piti che un fenomeno
locale, maindica— almeno cosi sembrava pensare Foucault — una possibilita praticabile anche atrove:
superare I’ egemonia indiscussa e apparentemente indiscutibile del liberismo capitalista. Foucault non sta
prendendo un abbaglio, sta cercando in Iran quello che aveva cercato in tuttala sua esistenza, siadi pensatore
che di essere umano, unaviadi fuga e di resistenza. Sono due, scrive allafine dell’ articolo, i motivi per cui e
cosl interessato a quello che succede a Teheran:

“L’unariguardal’Iran eil suo singolare destino. Agli albori della storia, laPersia hainventato |o Stato e ne
ha affidato le formule all’ Islam: i suoi amministratori hanno fatto da quadri al califfato. Ma da questo stesso
Islam hatratto unareligione che hadato a suo popolo risorse infinite per resistere al potere dello Stato. In
guesta volontadi un ‘governo islamico’ dobbiamo vedere una riconciliazione, una contraddizione o lasoglia
di qualcosa di nuovo? L’ altrariguarda questo piccolo angolo di mondo il cui suolo e sottosuolo sono cio che
ein ballo nelle strategie mondiali. Che senso ha, per le persone che I’ abitano, cercare anche a prezzo della
loro vita questa cosa di cui noiatri abbiamo dimenticato la possibilita dopo il Rinascimento e le grandi crisi
del cristianesimo: una spiritualita politica? Sento giadel francesi ridere, ma so che hanno torto” (p. 66).

Si trattadi trovare un modo “per resistere a potere dello Stato” da un lato — e questo € quello che Foucault ha
sempre cercato, nel pensiero e nellavita personale, e lo ha cercato addiritturain Iran —e, dall’ altro — e questo
sorprese molti al tempo — di immaginare una “ spiritualita politica’, ossia una politica che accolga al suo
interno anche la dimensione spiritual e (con la decisiva precisazione che “quando parlo di spiritualita, non
parlo di religione, ossia & necessario distinguere bene spiritualita e religione”; p. 145). In entrambi i casi la
guestione é quella dellaliberta: dall’imperativo del profitto e dell’ efficienza nel primo caso, dall’idea che la
politica possa funzionare solo in base a sé stessa nel secondo. In entrambi i casi si tratta di immaginare un
modo di vivere che non siaingabbiato in una solaformadi vita, economica o politica. Sorprendentemente,
almeno per chi lo conosce solo per sentito dire, per Foucault e proprio la*“ spiritualita” laforza che permette
di raggiungere la condizione dellaliberta: “ Che cos e la spiritualita? Credo sia quella pratica attraverso cui
I’'uomo é dislocato, trasformato, sconvolto, fino alla rinuncia della sua propriaindividualita, alla sua
posizione di soggetto. E non essere pitl soggetto come lo si € stati fino a quel momento, soggetto rispetto a un
potere politico, ma soggetto di un sapere, soggetto di un’ esperienza, soggetto anche di una credenza. Mi
sembra che la spiritualita sia questa possibilita di sollevarsi a partire dalla posizione di soggetto che e stata
fissata da un potere politico, un potere religioso, un dogma, una credenza, un’ abitudine, una struttura sociale
ecc., ossiadivenire atro dacid che s &, altro dasé” (p. 146). E questa, sempre, la postain gioco per
Foucault, “divenire altro dacio che s e, altro dasé’. Liberarsi, anche e forse soprattutto da sé stessi, perché
anche la nostraidentita & un costrutto del potere. La spiritualita, in questo senso, € una straordinaria potenza
di liberazione.

Tuttavia sullarivoluzione iraniana Foucault si shagliava, questo € indubitabile, mail problema che lo portava
aguardare con interesse a quellarivoluzione & ancorail nostro problema. Per questaragione, scrive alafine
della suaesperienzain Iran, quellairaniana“el’insurrezione di uomini a mani nude che vogliono sollevare

I’ enorme peso che grava su ognuno di hoi, mapiu in particolare su di loro, su questi lavoratori del petrolio,
questi contadini a confini degli imperi: il peso dell’ ordine del mondo intero. E forse la prima grande
insurrezione contro i sistemi planetari, la forma piu modernadellarivoltaelapiu folle” (p. 88). Quella
rivoluzione e fallita, oggi |o sappiamo. Eppure tutte le rivoluzioni falliscono, inevitabilmente. |l compito del
pensiero, ammesso che ne abbia uno, non é giudicare il mondo, e tantomeno cercare di prevedereil futuro; si



tratta piuttosto di immaginare e provare a scoprire forme di vita diverse (appunto, “divenire altro dacio che s
€”). Foucault, nellarivoluzione iraniana, credevadi scorgere le avvisaglie di un mondo diverso rispetto a
guello che gia allora presentava sé stesso come |’ unico mondo possibile, quello del capitalismo globale.
Accusarlo di essersi shagliato € meschino e ingeneroso. In un’intervista del settembre del 1978, rilasciata a
Teheran diceva, a questo riguardo:

“Credo che viviamo in una condizione che € a contempo di estrema oscurita e di estremaluminosita: estrema
oscurita perché non sappiamo veramente da dove verralaluce, estrema luminosita perché bisogna avere
coraggio e ricominciare tutto da capo. Bisogna abbandonare ogni principio dogmatico e analizzare uno a uno
tutti i principi che fino aoggi sono stati all’ origine dell’ oppressione e verificarne di nuovo lavalidita. Dal
punto di vistadel pensiero politico, siamo, per cosi dire, a grado zero. Dobbiamo costruire un altro pensiero
politico, un’ altraimmaginazione politica e apprendere una nuovavisione del futuro” (p. 120).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







