DOPPIOZERO

| a deep ecology di Arne Naess

Mario Porro
12 Settembre 2023

Nel 1973, il filosofo norvegese Arne Naess (1912-2009) pubblico sullarivista che aveva fondato, Inquiry, il
saggio The Shallow and the Deep, sintesi della relazione tenuta mesi prima a Bucarest, in occasione della
terza Conferenza del World Future Research. |l testo, gia apparso in traduzione italianain Etiche della Terra.
Antologia di filosofia ambientale (Vitae pensiero, 1998), si puo leggere nel numero 46 chelarivista“Riga’
(acuradi Franco Nasi e Luca Valera, edizioni Quodlibet), ha dedicato al promotore dell’ ecologia profonda.
Volendo prendere distanza dall’ ecologia superficiale che si limiterebbe alottare contro I’ inquinamento e

I’ esaurimento delle risorse, con I’ obiettivo di conservare la salute e laricchezza dei paesi sviluppati, Naess
sviluppa un’ ontol ogia model lata sulla lezione della psicologia della Gestalt. Larealta non € un comporsi di
entita distinte e isolabili, ma e un “campo totale” in cui tutto cio che esiste mantiene relazioni intrinseche con
altri enti che contribuiscono a costituirlo. All’immagine canonica dell’ uomo nell’ ambiente, Naess sostituisce
unavisione complessa dellarealta, in cui gli organismi sono nodi della rete biosferica e formano una
costellazione intrecciata d’ interazioni multiple.

Dalla non separazione fra uomo e ambiente, partecipi di una comune gestalt, Naesstragil criterio di
“egualitarismo biosferico, in lineadi principio”, cioé dell’ eguale diritto arealizzare le potenzialita da parte di
ogni formadi vita, non solo individui, ma anche fiumi, montagne, ecc. Ne derivano |’ esigenza di valorizzare
la produzione primaria (agricoltura su piccola scala), il vegetarianismo, in base allo slogan “vivere leggeri e
senzalasciare traccia’, di promuovere tecnologie dolci, di proteggere gli ecosistemi piu che le singole forme
di vita che non sono comunque, in lineadi principio, mai da usare come mezzi. Naess non rientrafrai
cosiddetti “profeti dell’ apocalisse”, mail suo ottimismo riguardail X XI1 secolo; forse dovremo sprofondare
ancora piu in basso per poter cominciare, costretti dall’ esigenza di sopravvivere, arisalire dal 2101, non solo
in termini di sostenibilita ecologica maanche di rapporti pacifici fragli umani e di giustizia sociale. Quando
si smarrisce il senso d’intima partecipazione con I’ intera natura, a pagarne il prezzo e laqualitadi vita

dell’ uomo stesso, a cui € negata la soddisfazione profonda che si puo trarre dalla simbiosi con altre specie.
Quest’idea unitaria della Natura Naess la sviluppo a 17 anni quando lesse in latino I’ Ethica, ordine
geometrico demonstrata di Spinoza; il Deus sive Natura del panteismo spinoziano evitail dualismo
cartesiano fra materia e spirito, come spiegano i saggi raccolti in Introduzione all’ ecologia (acuradi L.
Valera, ETS, 2015). Il filosofo olandese del Seicento ispira anche I’ approccio assiomatico su cui si e
innestata |a lezione che Naess ha appreso dalla frequentazione, frail *34 eil *36, del Circolo di Vienna, dove
ha sperimentato la tensione verso la chiarezza nella cooperazione sincera dellaricerca. Ma, consapevole
come Wittgenstein dei limiti del linguaggio, Naess riconosce I’ impossibilita di dare un’ unica definizione
corretta di un concetto, in quanto nessuna parola esiste isolatamente, prende vitanel gioco complesso
d’interpretazioni incrociate con cui gli interlocutori cercano d’intendersi. La comunicazione — spiegava nei
corsi degli anni Cingquanta di semantica empiricanegli Stati Uniti — non richiede unalingua condivisa; il che
spiega perché Naess utilizzi spesso termini vaghi e generici, si servadel linguaggio quotidiano, contro le
astrazioni del “filosofi di professione”. Come sapevail Gregory Bateson di Verso un’ ecologia della mente
(1972), ladote umana di distinguere enti garantita dal logos, cioé lafacolta di essere precisi su qualcosa che
non siarelazione, ci ha allontanati dalla consapevolezza che tutta la realta e essere-in-relazione.

Pur avendo insegnato Filosofiaa Oslo dal *39 al ' 54, e poi negli Stati Uniti, pur avendo dedicato molti scritti
ai maggiori filosofi del Novecento, Naess non haformulato un sistema; il suo obiettivo e stato la promozione


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-deep-ecology-di-arne-naess
https://test.doppiozero.com/mario-porro
http://www.rigabooks.it/

di una coscienza ecologica, una“ecosofid’ che sviluppi una percezione profonda del legame che ci connette
al tutto. Nell’intervista concessa a Christian Diehm nel 2001 (raccoltain “Riga’ con il titolo “ Qui sto”, la
formula con cui Lutero rifiuto di sottostare alle richieste papali), Nasss dice di aver appreso da Kierkegaard a
diffidare dei sistemi filosofici che vorrebbero imporsi come universali: ogni pensare sincero e espressione di
un singolo che puo cercars le premesse della sua sofia nei pensatori o nelle religioni con cui avverte
maggiore sintonia. “Ho imparato a trascurare la necessita di visitare i grandi centri di filosofia, perché
preferivo stare vicino alle montagne o sulle montagne”, scrive Naess, che € stato anche un apinistadi buon
livello. Nel *95 ha dedicato un libro — Hallingskarvet: How to Have a Long Life with an Old Father —alla
suarelazione privilegiata con la grande montagna norvegese, fin dall’ infanzia considerata un padre saggio e
generoso (quasi un sostituto del padre biologico, morto quando lui aveva un anno). Nei pressi di
Hallingskarvet, Nasss costrui nel 1937 una baita nellalocalita Tvergastein (dall’iniziale del luogo é derivato il
nome di Ecosofia T attribuito al suo approccio), nhon lontano dallabaitain cui Ludwig Wittgenstein si rifugio
nel 1913. In quella casa, a millecinquecento metri di altezza, dove si giunge dopo tre ore di salitaa piedi,
Naess ha vissuto per lunghi mesi anche con laprimamoglie ei figli piccoli. Viverein un luogo estremo
impone semplicita volontaria, concentrazione sull’ essenziale, un’ esistenza frugale che apre allaricchezza e
profondita dell’ esperienza. Gianfranco Marrone propone una |ettura sottotraccia del primo capitolo di Samo
I"aria che respiriamo (Piano B edizioni, 2021), dove il senso di appartenenza alla Persona-Luogo — quella
topophilia con cui Yi Fu Tuan indicavala dimensione affettiva del rapportarsi all’ambiente —non si traduce
in una misticaimmersione nella natura, ma promuove un senso di partecipazione dove si Smarriscono i
tradizionali confini frauomo e ambiente.

In uno dei saggi raccolti in “Riga’, Peder Anker accomuna |’ esperienza di Naess a quelladi Aldo Leopold,
che negli anni Trentadel Novecento sistemo una vecchia fattorianel Wisconsin. Il fondatore dell’ Etica della
Terrainvitava a“pensare come una montagna’, anticipando il “ pensare come pensalanatura’ che saradi
Gregory Bateson. La montagna non temei lupi mai cervi, che possono distruggere i germogli delle piante e
rendere cedevole il terreno; occorre considerare la complessarete di relazioni che s'intrecciain un
ecosistema, senza privilegiare una specie, per poterlo salvaguardare. Anche Henry D. Thoreau (1817-1862) si
era costruito una capanna sulle rive del lago Walden a Concord, in Massachusetts. “Andai nei boschi perché
desideravo vivere con saggezza, per affrontare solo i fatti essenziali dellavita e per vedere se non fossi
capace di imparare quanto essa aveva dainsegnarmi e per non scoprire, in punto di morte, che non ero
vissuto” (Walden, la vita nei boschi, 1854, Rizzoli). Lalezione di “disobbedienzacivile’ di Thoreau sara
fatta propria da Gandhi, a cui Neess si richiama di continuo: |” aspirazione a un’ esistenza autentica, la
radicalita delle scelte umane e politiche, in nome di un attivismo militante e non violento, accomunatre
figure che hanno conosciuto I’ esperienza del carcere. Naess € stato piu volte arrestato dalla polizianel corso
di manifestazioni per la pace, contro il rischio nucleare, per lagiustizia sociale e la responsabilita ecol ogica.



Sy

AR T L

Piu che unavisione globale, il filosofo norvegese ha cercato di testimoniare un modo di “essere al mondo”,
uno stile di vitaispirato, ma non dedotto, dalla conoscenza ecologica. Pur essendo una “ scienza sovversiva’,
anche |’ ecologiaincorre nel limiti che sono propri, a suo parere, di ogni metodologia scientifica; implica
separazione fra soggetto e oggetto, concentrazione su schemi astratti che frantumano le gestalt complesse,
operatagli dellarealta, diceva Bergson, e questo si e tradotto nella“freddezza’, se non nella barbarie, dei
comportamenti umani nei confronti dellanatura. C’ e chi come Michel Serres ha tratto ispirazione

dall’ ecologia, scienzade flussi e delle comunicazioni, per auspicare |0 sviluppo di un’etica che valorizzi
virtu come I’umilta—il cui etimo rimanda all’ humus —, la mitezza e latemperanza, principi in cui lalingua
ripete saggiamente le componenti del clima che accentuano la biodiversita. L’ approccio di Naess ha sullo




sfondo I’ esigenza di recuperare il “mondo dellavita’ quale dimenticato fondamento di senso delle scienze
naturali, come proponeva |’ Husserl della Crisi delle scienze europee. L’ analisi che frammentail reale non é
ovviamente sterile sul piano cognitivo, malafonte originaria del nostro rapportarsi al mondo va cercata nei
“processi spontanei”, nell’ esperienzaimmediata di fronte alla natura. Comerilevail saggio di David
Rothenberg, I’ ecosofia T haorigine da“intuizioni” in cui gli aspetti emotivi, etici ed esistenziali restano
originariamente indivisi. “Forse che il regno dell’ esperienza, carico di valori, spontaneo ed emozionale, non &
unafonte di conoscenza della realta altrettanto autentica quanto la fisica matematica?’, scrive Naessin
Ecosofia (RED, 1994). La tradizione fenomenologica, in particolare Merleau Ponty, hainsistito sul ruolo che
il corpo, connesso al’ ambiente, svolge in ogni forma di esperienza. Dolores LaChapelle, che ha promosso un
approccio pedagogico sperimental e sulla base dell’ ecologia profonda, richiama le indicazioni di James
Gibson in The ecological approach to visual perception del 1979. La percezione non e riducibile a confronto
fraorgani di senso e oggetti, ma e unarelazione fral’ organismo e un ambiente, che compongono un’ unica
gestalt. | nostri sensi sono sistemi esplorativi che si rapportano a significati dinamici presenti nell’ ambiente,
ale affordance, cioe agli inviti all’ uso che emergono dal luogo e dall’ atmosfera. E su queste basi che Andy
Clark e David Chalmers, in un articolo comparso sulle pagine dellarivista“ Analysis’ nel gennaio del 1998,
hanno formulato lateoriadella‘ mente estesa’. “Lamente si estende a mondo”, la cognizione € incarnata e
I”ambiente svolge un ruolo attivo nel guidarei processi cognitivi.

Uscire a tramonto per ascoltare gli alberi, sentire che anche e rocce sono dotate di vita, non significa
proiettare sui fenomeni naturali le proprie emozioni, perché larealtadi un ente consiste negli infiniti modi di
relazionarsi in cui sono incluse anche le prospettive del soggetto. La scienza classica distingueva fra qualita
primarie e oggettive (riducibili a ordine e misura) e secondarie, come colori e odori, cheimplicano la
percezione di un soggetto. Come suggeriscono i saggi di Giacomo Scarpelli e Gabrel Vidal Quifiones, quelle
acui Nasss s rivolge non sono le prime, entia rationis, strutture astratte e scarnificate, maquelle “terziarie”,
come latranquillita di un lago, dove I’ esperire & carico di componenti emotive. E su queste basi che Nass si
oppone ala separazione trafatti e valori, all’ argomentazione di matrice humiana, cara allatradizione
analitica, secondo cui non si possono trarre dalle leggi descrittive della scienzale prescrizioni dell’ etica, pena
la caduta nella fallacia naturalistica. Per Naess, restituire valore intrinseco agli ecosistemi € un corollario della
prospettiva gestaltica dell’ ecosofia, cioé di unavisione globale e di per s& normativa. Quando si € operato il
riorientamento gestaltico e sl € modificato il nostro sguardo sul mondo fino a comprendere che “siamo gocce
nel ruscello dellavita’, possiamo evitare le basi atomistiche dell’ etica e la difficolta di compiereil salto

dall’ egoismo al’ altruismo, e oggi all’ ambientalismo. Roberto Bondi ricorda che, a differenza dell’ anti-
umanesimo di James Lovelock per il quale I’ esigenza piu impellente € “mantenere la Terra quale luogo
adatto e confortevole per lavita’, anche a detrimento di quella“calamita” che sarebbe la nostra specie, Naess
difendeil valore dell’individualita, chiamata alla realizzazione del “ Sé ecologico”. La normafondamentale
dell’ecosofia T miraall’ espansione di sé&: avendo interiorizzato le relazioni con il mondo, si giunge a
promuovere un essere-insieme, un’identificazione con la natura che porta a massimizzare la varieta della vita.
George Session (autore con Bill Devall di Ecologia profonda, Gruppo Abele, 1989) connette I’ approccio di
Naess all’ ecol ogia trans-personal e promossa da Warwick Fox, di cui il numero di “Riga’ riportaun ampio
saggio di riletturain chiave psicologica dell’ ecologia profonda. I sé che si espande avverte come primari gli
interessi delle altre specie, lascia che gli altri realizzino le loro potenzialita: |a protezione della Natura diventa
un gesto spontaneo, come la cura di sé. Per sfuggire ale pieghe e ai dualismi del pensiero dell’ Occidente, a
partire dalla distinzione fral’uomo e la natura, Naess s richiama ale tradizioni dell’ Oriente, al tacismo e a
buddismo (su cui si soffermail saggio di Elisa Cavazza). Maessenziale per lui e stato I’incontro con la
lezione di Gandhi giaa partire dal 1931, un’influenza che si accentua nel dopoguerra quando — ricorda
Giuseppe Ferrari —promuove forme di “giustiziariparativa’ per tentare di sconfiggere |’ odio fra
collaborazionisti detenuti e parenti delle loro vittime. I principio gandhiano dell’ Ahimsa chiede di evitare di
ferirei sentimenti o ladignita di qualunque essere, in nome di un senso di riverenza per lavita, di
compassione (karuna), che sorge dal vedere se stessi negli altri viventi (advaita), dal realizzare sé come parte
del Sé universale (Atman).



Naess richiama la distinzione kantiana fra le azioni compiute in obbedienza all’imperativo categorico, e le
belle azioni, compiute non per dovere, ma per inclinazione. Non dobbiamo ricorrere aingiunzioni morali, ma
ad inviti esperienziali, ricorda Naess con un esempio significativo: “Se sal seduto vicino aun ruscello e vedi
un piccolo animale che sta per caderci dentro e fai un piccolo movimento con il dito per aiutarlo, in maniera
completamente spontanea, senza pensarci affatto, direi che per un momento ti sel identificato con lui”. Forse
Naess aveva presente quanto scriveva Mencio, il saggio confuciano, nel IV secolo a. C.: chiunque veda un
bambino sul punto di cadere in un pozzo é colto da un violento sgomento e si precipita per salvarlo. I
sentimento d’insopportabilita di fronte al dolore dell’ altro non deriva da calcolo o riflessione, lareazione &
spontanea come se non fossi io il padrone dellamiainiziativa; e |’ esistenza stessa, attraverso di me, che
insorge in favore dell’ altro, il che testimonia chel’uomo inclinaa bene come I’ acqua tende sponte sua verso
il basso. Non ¢’ e bisogno di comandamenti o di precetti in campo morale, basta estendere la reazione
d’intollerabilitaa di lanoi stessi, lasciare che si propaghi in cerchi sempre piu larghi, fino aincludervi i
viventi non umani. Si tratta, in atri termini, di sviluppare le inclinazioni giaimplicite nella nostra natura, fino
afarne un habitus, un ethos, una disposizione interiore nel senso di Aristotele.

Il nucleo saliente del pensiero attivo di Naess € la convinzione che una compiuta maturita umana conduca
inevitabilmente aun livello elevato d’identificazione positiva con tutte le forme viventi. Si tratta di
consentire a nostro ‘io ecologico’ di uscire dai confini della pelle per sperimentare emozioni forti che
aumentino laliberta e la potenza (conatus) con cui tutti gli esseri dispiegano la propria natura. Anche qui
giocalalezione di Spinoza, il quale concepisce la conoscenza come un insieme di atti cognitivi di
comprensione e amor intellectualis: sslamo grandi quanto lo sono i nostri amori, diceva Spinoza.
Nell’introduzione riportatain “Riga” ale sue Selected Works (Springer, 2005), il novantaduenne Naess
scriveva: “possiamo aumentare la nostra liberta e il nostro senso di connessione con il mondo attraverso il
rafforzamento e I’ intensificazione delle nostre emozioni positive’. |l rapporto primario con il mondo non é di
conoscenza, madi connivenza (I’ etimo latino indical’ intendersi “con un cenno degli occhi”), direbbe il
sinologo Francgois Jullien: quel rapporto “infantile” che ci mantiene in tacita intesa con le cose, quando i sensi
e |’intelligenza non sono dissociati, quando ovunque intorno a sé ci sono “compagni” con cui intrattenersi.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

AI‘HE NEESS a cura di Franco Masi e Luca Valera




