
 

Rentocchini, maestro della poesia dialettale 
Daniele Benati
17 Settembre 2023

Sono ormai diversi gli editori che, con fiuto e lungimiranza, hanno accolto nelle loro collane di poesia le
opere di Emilio Rentocchini – Donzelli, Incontri Editrice, Book Editore, per citarne alcuni; e altrettanti i
critici, gli studiosi e i poeti che si sono occupati di lui, come il compianto Marco Santagata, uno dei massimi
esperti di lirica italiana, petrarchista e dantista di primo piano, o Roberto Galaverni, Alberto Bertoni e,
ovviamente, Giovanni Giudici, grazie al quale Rentocchini già una ventina d’anni fa era pervenuto a un
primo importante riconoscimento con la pubblicazione da Garzanti (2001) di quella che all’epoca era la
raccolta più completa delle sue Ottave (libro oggi ormai introvabile, se non, e se va bene, a prezzi vertiginosi
su ebay).

Appare dunque come una specie di consacrazione, se non come un suggello, ma si spera non definitivo,
l’apparizione ora di un’edizione ulteriormente ampliata delle sue ottave, che hanno raggiunto il numero di
trecento, dal titolo Lingua Madre. Ottave 1994-2019, nella prestigiosa, raffinata ed elegante collana di poesia
dialettale, diretta e curata per l’editore Quodlibet da Giorgio Agamben, che è autore anche di una bella e
sentita prefazione al libro.

E non è un caso che sia proprio un filosofo a proporre al pubblico la lettura di questo autore così unico e
elusivo, perché buona parte della poesia di Rentocchini è costruita su una serie di riflessioni dal sapore
filosofico, per non dire metafisico, azionate da stimoli visivi e concettuali del tutto insoliti, di cui egli riesce
magnificamente a catturare la poeticità. Quello che stupisce è che riesca a farlo utilizzando un mezzo
espressivo non particolarmente adatto all’astrazione come il dialetto, nel suo caso specifico quello di area
emiliana di Sassuolo. 

Ma è proprio nella capacità di trasformare il dialetto in una lingua d’elezione che risiede uno dei maggiori
pregi della sua arte. Un’arte molto cauta, fatta di tele linguistiche fini e sottili, ma di cui “ogni parola se la
lasci cadere / sfonda il pavimento assorbendo il vuoto / della cantina” (ogni parola se t’la las cascher / la
sfenda al pavimeint sugand al vod / ed la canteina) (Ottava 166). 

E l’operazione che egli compie è quella di un esperto cultore del dialetto a cui preme innanzitutto di mettere
in salvo la propria “lingua madre”, aggiornandola e ampliandone le potenzialità comunicative attraverso la
naturalizzazione di forme lessicali e verbali importate dall’italiano. E questo gli dà modo, in secondo luogo,
di trasformarla in un mezzo espressivo capace di divincolarsi tra le maglie del pensiero astratto, sacrificando
magari quel tanto di espressività in più che normalmente il dialetto possiede rispetto all’italiano, dato che non
sono le tonalità forti della lingua a interessargli quanto il suo apporto più garbatamente emotivo. 

Più che un poeta dialettale, dunque, Rentocchini è un poeta che scrive in dialetto e, come tale, si mostra
fedele alle forme della tradizione (principalmente l’ottava e il sonetto) e ai suoi metri (l’endecasillabo). Ma
allo stesso tempo la sua poesia abbraccia orizzonti più ampi, tanto che nel suo caso definizioni come queste
non hanno più molta importanza. Rentocchini infatti si allontana da qualunque classificazione riduttiva
presentando in ogni edizione, sotto ai testi poetici originali, le loro versioni in italiano. E queste versioni, più
che traduzioni di servizio, sono esse stesse poesie perfettamente autonome, caratterizzate da una lingua
letteraria che, proprio perché passata attraverso il filtro del dialetto, pare aver fatto un bagno d’umiltà,

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/rentocchini-maestro-della-poesia-dialettale
https://test.doppiozero.com/daniele-benati


uscendone rinforzata, credibile e dotata di una cromatura particolare che rispecchia il lavoro che l’autore ha
compiuto per anni, come egli stesso scrive, “a raccattare una lingua alla deriva” (an a tor sò na léngua a la
deriva) (296), una “lingua di fil di ferro / fatta per ferire la vita come un aratro” (léngua ed fil ed fer / fata per
frir la véta dmand un piod)(166). 

Ne esce dunque un’opera linguisticamente intensa e retta da un impianto tematico assai complesso in cui le
più sofisticate speculazioni concettuali si mescolano a riflessioni sul lavoro poetico, a momenti di attività
contemplativa e a sprazzi descrittivi composti da una miriade di piccoli particolari che Rentocchini utilizza
per dar corpo alla sua lingua ed evocare l’ambiente e il paesaggio che di quella lingua sono la controparte
visiva. I silos e i capannoni della campagna emiliana colti di sfuggita attraverso lo specchietto retrovisore
dell’auto; o l’orecchino di una donna in piedi al banco di un bar, intravisto nello specchio tra il fumo di due o
tre vecchi; la mano di un camionista colta fuori dal finestrino ad accarezzare la lamiera dello sportello; l’Arco
della casa di Ariosto, a Reggio, contemplato da un bar sul lato opposto della Via Emilia tra un passaggio e
l’altro di tir; o la luna che appare come una povera luce dietro le ciminiere degli stabilimenti industriali; e
poi, ancora, le cancellate delle fabbriche, le insegne tremolanti delle Ipercoop, le colombofile, i macelli, le
bocciofile, i negozi di barbieri, i bar col bersò, e gli autovelox posizionati a raffica, come quelli citati nell’
Ottava 284, che a Maranello, proprio a Maranello, la capitale mondiale della velocità, paiono irridere al mito
della Ferrari che lì ha la sua sede – ecco, tutte queste sono immagini che possono attirare l’attenzione grazie a
un particolare stato d’animo, ma sulle quali è facile anche presumere che nessuno all’infuori di un vero poeta
avrebbe la sensibilità o l’accorgimento di soffermarsi e di trasformarle in materiale poetico.

Ma, nonostante il paesaggio che compare sullo sfondo dei suoi testi sia quello industrializzato dell’Emilia, a
stimolare la sensibilità di Rentocchini paiono essere soprattutto gli aspetti più ordinari della vita comune che
è cresciuta ai margini dello sviluppo economico conosciuto dal suo paese, ossia quella “terra mia operaia” di
cui egli parla nell’Ottava 229 e che solo attraverso il dialetto egli riesce a recuperare.

E, nel farlo, la strategia che egli utilizza è a volte quella di colpire il lettore con immagini neanche tanto
appariscenti ma tali da fissarsi immediatamente nella memoria; e altre volte quella di indurlo a lasciarsi
trasportare dagli elementi visivi del testo lungo un percorso alla fine del quale ci si può anche ritrovare con la
sensazione di essere lontanissimi dal punto di partenza. Come nell’Ottava 164, in cui dall’immagine iniziale
dei mucchi di piastrelle accatastati nei cortili delle fabbriche, si passa a disquisire sui buchi neri
dell’universo, per finire con una possibile definizione di Dio come “orco che si lecca le dita” (n’ourch ch’as
lecca i dî) per essersi “pappato una stella dell’infinito” (ch’al s’è papê na strella dl’infinî…).

E l’effetto prodotto è ancor più sorprendente se si considera che Rentocchini non è affatto un poeta narrativo,
nonostante l’adozione di una forma come quella dell’ottava che narrativa lo è per eccellenza, e nonostante
alla lettura dei suoi testi la sensazione più frequente è che il materiale tematico che essi sviluppano sia
talmente vasto e compresso che se lo si liberasse dalla struttura in cui è racchiuso sprigionerebbe una quantità
tale di parole che forse nemmeno un testo narrativo riuscirebbe a contenere.

Per tutti i motivi fin qui elencati, dunque, non è esagerato affermare che questo libro, Lingua madre,
rappresenta un caso unico nel panorama della poesia italiana contemporanea. Scriverne è molto difficile per
la varietà di temi, pensieri e idee che esso racchiude, ma lo sforzo maggiore che si compie è di trattenersi
continuamente dai superlativi per descriverlo.

E proprio per avere ulteriori chiarimenti su questo suo lavoro, abbiamo posto a Rentocchini alcune domande,
che compongono l’intervista che segue.

Innanzitutto, qual è il tuo rapporto col dialetto e cosa ti ha spinto ad utilizzarlo come lingua poetica?
Un ragazzo scopre in solaio il violino del bisnonno e se lo porta in camera. Pian piano, coi suoi tempi, lo
sistema, ricavando dall’antico telaio sonorità e spessori unici. Ma quando comincia a usarlo veramente, è per
suonare la propria musica, facendolo diventare uno strumento di conoscenza e interpretazione di sé e del
mondo. Da questa semplice immagine è partito tutto. Sarà stato l’Ottanta. Siamo nel 2023 ed è ancora così.



Vorrei sapere se il tuo caso potrebbe essere simile, ad esempio, a quello di tanti poeti irlandesi che hanno
assunto il gaelico come lingua letteraria, in opposizione al dominio dell’inglese.
Credo – in maniera meno perentoria e sofferta – che non sia stata una scelta di campo, quanto la soluzione
più a portata di mano per la mia quotidiana sopravvivenza spirituale. Ero consapevole di possedere una
miniera di parole magiche, che la convivenza da bimbo coi nonni mi aveva donato, e a cui ero affezionato
anche e soprattutto per quella ragione. Cominciare a scavare con la penna la miniera del dialetto mi sembrò
allora più che altro una cosa naturale.

Il dialetto presuppone un contesto di situazioni e figure di tipo paesano, che tu a volte usi, ma elevandolo con
tematiche che di dialettale hanno ben poco. Così come certe riflessioni di carattere filosofico che tu fai
vengono a volte trattenute il più possibile vicino a terra da un repentino mutamento di tono.
Ima summis in se reconciliavit. Queste parole, di colore non troppo oscuro, si riferiscono a Gesù e mi hanno
rammentato a ogni matrimonio o funerale la retta via, come persona e come poeta. Campeggiavano, e credo
ancora lo facciano, dietro l’altare della chiesetta del paesino di montagna dove, per una vita, ho passato le
vacanze. Aggiungi a ciò un po’ di sano understatement ed ecco fatto.

Il dialetto, la lingua, la poesia, sono temi ricorrenti nei tuoi testi E si ha l’impressione proprio per questo
che tu, pur avendo adottato una forma classica come quella dell’ottava, sia bene al corrente di tutti i
mutamenti avvenuti nella poesia italiana degli ultimi 50 anni e che li abbia anzi assimilati a dovere. Puoi
dire a quali esperienze ti senti più vicino e se non ritieni che sarebbe un po’ riduttivo considerarti un poeta
dialettale?
Parto dalla fine. Quando Pessoa scrive che la vita è un viaggio sperimentale fatto involontariamente, dice
tutto. C’è solo da chiudere i libri e muti come pesci ubbidire al silenzio siderale che ci circonda. Se non fosse
per sorella speranza... Quella frase ci fa tutti uguali, ma ognuno per conto suo, sulle tracce del senso delle
cose. Ci fa sperimentali e finisce per combaciare col perimetro sacrale della voce dell’Ulisse dantesco. Cosa
vuoi, io so solo che sono un poeta sperimentale, come tutti gli artisti, e, stando a Pessoa, ogni uomo.
Rispondendo alla prima parte della domanda, il mio poeta preferito è Montale.

Capisco che è difficile farlo in poche parole perché trecento ottave sono il lavoro di una vita, ma tanto per
dare qualche indicazione ai possibili lettori di questo tuo Lingua madre, potresti individuare alcune delle
tematiche principali trattate nei testi. Il libro è composto da una tela fittissima di rimandi e collegamenti,
tanto che, forse, più che un poema, è paragonabile a un ipertesto.
Mi piace molto la definizione di ipertesto, anche perché, visto che si scrive tutti di una stessa cosa, la vita,



quaggiù è tutto un sondare con ogni mezzo quel corpaccione vischioso cui apparteniamo, per vedere di
cavarne qualcosa di originale o meno stantio. Ecco dunque che per quante soluzioni organizzate, affidate alla
scienza, o semplicemente, come nel mio caso, alla numerazione si provino, qualunque opera umana ‘è
composta da una tela fittissima di rimandi e collegamenti’. Negli ultimi anni, prima che per merito di
Quodlibet avvenisse il miracolo, rimuginavo tristemente sull’inutilità dell’opera e nel contempo, per trastullo,
mi dedicavo a suddividere: ottave sulla nascita, la morte, l’amore, la lingua, l’anima, il lavoro, il tempo, e via
così, giungendo sempre alla stessa conclusione: ve’ mo’, proprio una vecchia cassettiera da farmacia gonfia
di roba.

A proposito del titolo, la prima cosa che viene in mente è un possibile collegamento col bellissimo volume
autobiografico di Canetti, La lingua salvata. Lui, nato e cresciuto in ambiente multilingue, alla fine sceglie la
lingua della madre – il tedesco – per scrivere e diventare scrittore.
Quella dell’Autobiografia senile di Canetti è stata una lettura intensa e fertile, che mi ha certamente
condizionato. Ma non solo per la sua scelta del tedesco materno. Mi colpì molto, in un volume successivo, la
figura del dottor Sonne, che in gioventù aveva scritto un pugno di poesie in ebraico e basta, testi perfetti,
divenuti presto classici. Per non parlare di Karl Kraus: 'La lingua tedesca non riesce più a proteggere da
quelli che la parlano. Se voglio salvarmi, sono costretto a farmi venire subito qualcosa in latino. E così va
bene; perché come si pensa bene in una lingua che si è dimenticata. Quel pensiero sorge là dove ancora non
avevo commercio con la lingua tedesca. E così ci si congeda in latino'. Dunque, lingue salvifiche più che
salvate, in quanto non slavate dall’abuso. In fondo, nel mio piccolo, posso considerarmi uno resuscitato dal
dialetto.

Uno degli aspetti che maggiormente ammiro della tua poesia è il tuo uso delle immagini. Spesso
rappresentate in maniera indiretta, o colte di sfuggita. Cose da niente, il più delle volte. Ma che funzione
hanno queste immagini nei tuoi testi? Sono il polo magnetico attorno a cui ruotano gli elementi concettuali
delle tue riflessioni?
Spero proprio che sia come dici in chiusura di domanda. Roberto Galaverni ha scritto sul Corriere che guardo
per pensare e penso per guardare, siamo lì. Due indizi non fanno una prova ma ci vanno vicino. Magari.
Nella mia lingua un po’ antiquata mi viene comunque da chiamarle epifanie, sono parte di una situazione o di
un paesaggio da cui si staccano all’improvviso ponendosi in rilievo per superiorità etico-estetica. Miraggi di
umanità mai doma, di ruvida e precaria bellezza. Sempre sulla coda della lepre, perché la vita va.

Naturalmente anche aspetti caratteristici del paesaggio emiliano compaiono spesso nelle tue ottave.
Diciamo, in generale, il polo industrializzato a sud di Modena, tra Sassuolo e Maranello. Ma non v’è mai
traccia nei tuoi versi di una seppur minima intenzione celebrativa, né alcuna espressione di compiacimento
per lo sviluppo economico che ha caratterizzato quella regione e per la ricchezza che ne è conseguita.
Non sono un tipo celebrativo in generale, non ricordo di avere festeggiato un compleanno, neanche da
bambino, e ho un’idea piuttosto feriale della vita. Si dice che ognuno sappia appena di casa sua, e la mia
esistenza si è sviluppata o avviluppata qui. Quindi di che scrivere se non di questi posti incalliti di lavoro e
subiti guadagni. Gianni Mura, in un’intervista, disse che Sassuolo per me era come la gobba per Leopardi.
Ma non saprei. Sono nato nella piazza principale di un paesino per ritrovarmi poi in pochi anni al centro di un
convulso distretto industriale. Però Sassuolo, oltre che della piastrella, è la capitale della nostra montagna,
che per fortuna inizia alle sue spalle, e questo aggiusta. Decine di chilometri nel nulla buono di un verde
silenzioso e senza pretese. Be’, scrivendo, cerco di tenere insieme il mondo di lamiera e quello di natura, e se
ci riesco mi sento a posto.

Per tornare al dialetto, spesso viene etichettato come lingua rivolta al passato. Tu hai scritto un’ottava, al
riguardo. Hai qualcos’altro da aggiungere sulla questione?
Giusto e ingiusto affermare che chi usa il dialetto è volto al passato, sostiene l’incipit dell’ottava in questione,
e per una volta posso dire di essere d’accordo con me stesso. In me, il dialetto è l’Angelus Novus di Klee che
procede rivolto all’indietro, ma anche quello che gira sul Campanone di Sassuolo indicando il tempo a
venire.



E in relazione al fatto che scrivere in dialetto sia come andare in bicicletta in discesa, o nuotare con le
pinne, come sostengono alcuni?
Come mi è già capitato di dire, per me l’ottava è un orologio: deve essere bella ma anche funzionare, cioè,
segnare il tempo per me e gli altri, quindi non può che essere il risultato di un lavoro di precisione,
concentrazione, adesione, riflessione. Altro che discesa. La discesa comincia dopo, quando la si rilegge e, se
riuscita, scivola via.

Due ottave di Emilio Rentocchini

176 

A Fra 
Un em ch’al péssa o al prèiga l’è listess 
la lus l’è la sô cuna traspareinta, 
s’a slenga un bras o al peinsa, anch s’agh incress, 
al nóda in al schniusû e acsè a le dveinta, 
la prua d’ogni sô idea come la cress 
l’alega l’etra spenda e a la reinveinta 
liberameint, l’è nê a tratgnir al fiê 
per ferla countra al mur dl’eternitê. 

Un uomo che piscia o che prega è la stessa cosa 
la luce è la sua culla trasparente, 
se allunga un braccio o pensa, pur con rincrescimento,
nuota nell’ignoto e lo diventa, 
la prua d’ogni sua idea appena sboccia 
allaga l’altra sponda e la reinventa
in libertà, è nato per trattenere il fiato 
e farla contro il muro dell’eternità.

233 

Gióst e ingióst dir che chi dróva al dialett 
l’è arvultê indrê vers al pasê, vést che 
scréver l’è ander in seirca e chi ’s ghe mett, 
qualunque diresioun intima che 
po’ a ciaparà, seimper al catrà ’d nett 
l’avgnìr. Bel dir in dialett ai can se 
apeina un bris randag, ai gat ch’i nàsen 
a l’improvis s’un mur, ch’i mort i arnàsen. 

Giusto e ingiusto affermare che chi usa il dialetto 
è volto al passato, visto che 
scrivere è ricercare e chi cerca, 
qualunque direzione interiore 
poi prenda, troverà sempre e comunque 
il futuro. Che bello dire in dialetto a cani 
appena un poco randagi, ai gatti che sbocciano 
all’improvviso su un muro, che i morti rinascono.

da Emilio Rentocchini
Lingua madre. Ottave 1994-2019
Prefazione di Giorgio Agamben
Quodlibet 2022, E. 22.

https://www.quodlibet.it/libro/9788822908414


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





