
 

Walter Benjamin tra salvezza e oblio 
Roberto Gilodi
1 Ottobre 2023

Chi sono i veri maestri e che cosa impariamo da loro? E noi come ci disponiamo dinanzi a colui che
eleggiamo a nostro maestro? Il problema sotteso a queste domande può sembrare anacronistico nell’età
dell’informazione globale disponibile in ogni momento e in ogni luogo. In realtà è tutt’altro che inattuale,
anzi: la relazione maestro allievo è oggi più necessaria che mai perché restituisce al sapere la sua naturale
fisiologia, che è fatta di tempi e di luoghi, di durata, di incertezza, di ostacoli, di sconfitte e successi, perfino
di tratti fisiognomici, un impasto di situazioni, un’alternanza di stati emotivi, che toccano le esistenze degli
allievi restituendo all’acquisizione del sapere quella dimensione umana che l’offerta infinita e gratuita della
rete ha cancellato. 

La collana ‘Eredi’ di Feltrinelli diretta da Massimo Recalcati promuove ormai da molti anni incontri con i
maestri affidati alla memoria degli allievi. Allievi, non sempre per avere frequentato direttamente i maestri,
anzi, spesso si tratta di relazioni lontane nel tempo, in cui non sono solo in gioco i contenuti insegnati ma
anche, e forse soprattutto, gli stili di pensiero. 

Osservando queste relazioni si sono potuti evidenziare i tragitti individuali di apprendimento e con essi la
mutazione sostanziale del concetto di magistero nei diversi stadi della Modernità.

A fine Settecento, soprattutto in Germania, non era infrequente incontrare nei romanzi di formazione un
Meister, un maestro che insegnava il mestiere ai suoi garzoni di bottega. ’Meister’ non a caso si chiama il
protagonista di quello che a torto o a ragione è stato considerato il capostipite dei romanzi di formazione, Gli
anni di apprendistato di Wilhelm Meister di Goethe.

Ma il Meister non era solo colui che insegnava un’abilità tecnica, era anzitutto una figura morale: ciò che
attraeva di lui era la compiutezza della persona, l’armonica compresenza di sapere e fare nel quadro di
un’esemplarità che diventava lezione di vita.

Se questi sono stati gli esordi della relazione maestro-allievo sotto il segno dell’illuminismo etico, che
intendeva promuovere un’idea di presenza nel mondo non più eterodiretta dall’auctoritas religiosa ma frutto
di una progettazione laica, sulla soglia del Novecento il Meister si trasforma in molti casi in una figura
incerta, priva di una missione da compiere, in bilico tra malinconia e saggezza.

Ciò che egli lascia in eredità a chi lo seguirà non è un sapere compiuto ma l’esatto contrario, l’incompiutezza.
E l’incompiuto è figlio di una vocazione sperimentale che procede per tentativi ed errori, ma, al contrario
dell’esperimento scientifico, non aspira a una meta certa, è apertura che vive di apertura, di indeterminazione,
di improvvisazione. Un cammino erratico, senza meta, come quello del flâneur baudelairiano. 

Anche Walter Benjamin, nel ritratto che ci consegna Solla nel suo Walter Benjamin. Pensare per immagini,
inventare gesti è un soggetto sperimentale, incompiuto, aperto alle tentazioni teoriche più disparate e alle
commistioni disciplinari imprevedibili. 

Benjamin diceva che alla critica è connaturata la distanza, il critico ha bisogno di una prospettiva che gli
consenta di abbracciare con lo sguardo l’oggetto a cui ha rivolto la sua attenzione. Solo così potrà acquisire

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/walter-benjamin-tra-salvezza-e-oblio
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi


conoscenze formulabili in modo netto e preciso. 

Se le scienze esatte definiscono leggi, quelle che il filosofo tedesco del primo Novecento Dilthey chiamava le
“Geisteswissenschaften” (scienze dello spirito), e che nel mondo di lingua inglese si chiamano le “human
sciences”, forniscono interpretazioni. E le interpretazioni tendono ad assumere una veste formulare,
diventano un pattern interpretativo. La formula consentirà di sussumere sotto il suo ampio ombrello
affermazioni, passaggi argomentativi e dichiarazioni le più disparate.

Una tentazione questa a cui non si sono sottratte analisi raffinate e destinate a lasciar un segno importante
nella loro disciplina, come ad esempio Mimesis di Auerbach, che si è proposto di trovare il comune
denominatore della letteratura occidentale nella dargestellte Wirklichkeit, nella vocazione letteraria alla
rappresentazione della realtà.

A questa tentazione formulare non si sottrae nemmeno il libro di Solla su W. Benjamin che enfatizza e
assume a chiave di lettura delle sue opere, a partire dagli anni Venti del Novecento, la categoria dell’esilio.
Una categoria ermeneuticamente fertile, se solo si pensa alla Exilliteratur, ossia agli scrittori e intellettuali
tedeschi che dopo l’avvento del nazismo si sono esiliati in Europa o in America. Nel caso di Benjamin,
tuttavia, e su questo il libro di Solla si sofferma giustamente con attenzione, si tratta di un esilio non solo
fisico ma di una postura dello spirito, di un modo di porsi rispetto alle vulgate correnti della critica e alle
letture stereotipate della realtà. Tutto ciò che Benjamin osserva – mondi sociali, metropoli, oggetti culturali,
linguaggio, merci, stili di vita – genera un effetto di straniamento: la sua originalità di pensiero consiste, per
usare una sua immagine, nel “rivoltare la fodera del tempo”, nel vedere ciò che le consuetudini disciplinari e
le loro acquisizioni stereotipate impediscono di scorgere.

 

Di questa originalità d’approccio conoscitivo il libro di Solla offre una vasta testimonianza ripercorrendo
stazioni fondamentali del suo pensiero e illuminando i punti di svolta del suo percorso intellettuale. A partire
dalla categoria dell’esilio, insieme fisico e spirituale, che ne caratterizzò la perenne inattualità, emergono le
figure fondamentali su cui Benjamin ha costruito la sua anacronistica lettura del contemporaneo: l’infanzia, il
sogno, il tempo, la noia, la figura del collezionista, la fotografia, il cinema. Su tutto domina una capacità di
vedere relazioni e connessioni strutturali che si sottraggono anch’esse alla visione tradizionale delle scienze
umane. Solla propone di considerare l’opera monstrum di Benjamin, i “Passaggi parigini”, il cosiddetto
Passagenwerk, come una sorta di grandiosa ricapitolazione esoterica del suo pensiero basata sull’accumulo e
la catalogazione dei più diversi materiali. Questa assunzione ermeneutica, che a tutta prima può sembrare una
forzatura, si rivela in realtà estremamente fertile perché effettivamente nell’opera sui passaggi Benjamin non
solo dà vita alla lettura di un’epoca, il XIX secolo, ma anche a una visione stratigrafica del tempo che
scardina l’idea di una progressione lineare dell’accadere storico. 

Il suo è il gesto del collezionista che spoglia gli oggetti del loro valore d’uso e li espone come testimoni di un
tempo senza tempo e come tali sottratti alla distruzione e all’oblio che il progresso inevitabilmente porta con
sé. 

Come aveva intuito Baudelaire, a cui non a caso era dedicato il progetto originario del Passagenwerk, la
metropoli moderna, paradossalmente, offre lo scenario ideale per rovesciare il tempo storico, osservandone in
filigrana i tratti arcaici e la presenza atemporale del mito.



Nel continuo cortocircuito tra passato remoto e presente Benjamin legge i segni del futuro. Bene fa Solla a
ricordare come la critica benjaminiana all’idea di progresso, che assumerà la sua veste definitiva nelle “Tesi
di filosofia della storia”, sia riconducibile alle due figure centrali di Baudelaire e Kafka. Nel primo, in
particolare, domina una cifra allegorica che mette al centro ciò che per definizione è lontano e residuale,
destinato alla distruzione: gli stracci, gli scarti, ciò di cui la metropoli ogni sera si disfa e che nella notte
viene raccolto da quella figura emblematica che è lo chiffonier. Una figura che da Baudelaire in avanti
diventerà l’emblema del lato oscuro e tellurico della metropoli votata al progresso. Come ci ha ricordato
Mariolina Bertini, recensendo il saggio di Antoine Compagnon dedicato alla filogenesi letteraria di questa
figura, in una celebre ripresa del motivo dello straccivendolo, Le Chiffonnier de Paris di Félix Pyat, il
protagonista, svuotando la sua gerla dopo una notte di lavoro esclamerà:

“E dire che ho tutta Parigi, in questa gerla di vimini… Ci finisce tutto quanto, la foglia di rosa e il foglio di
carta… tutto finisce qui dentro, presto o tardi… E dire che da tutto questo rinascerà della bella carta per i
biglietti d’amore, delle belle stoffe per le signore eleganti, carta e stoffe che poi torneranno di nuovo qui, sino
alla distruzione finale… È la fossa comune, la fine del mondo… È più che la morte, è l’oblio!” 

Probabilmente a Benjamin non è sfuggita questa fenomenologia del riciclo degli oggetti, ed è certo che le
implicanze metafisiche di questa visione della fine e dell’inizio della vita non sono estranee al suo pensiero.

Oblio e salvezza sono i due poli intorno a cui il pensiero di Benjamin intreccia la sua lettura contropelo della
storia. Su questo aspetto si sofferma Solla, mostrando come il disegno eversivo rispetto alla storiografia di
matrice storicistica porti Benjamin ad accostare la ricerca degli scarti all’attività del collezionista animato
dalla libertà e dal gusto dell’accostamento imprevedibile, una caratteristica che lo accomuna all’infanzia:

“Come il bambino, il collezionista è capace di una fantasticheria che coincide con il decomporsi delle forme
visibili da cui abitualmente siamo condizionati. Alla costrizione delle forme il collezionista e il bambino
oppongono una fantasia che è «genio dell’oblio». Ci offrono così un mondo libero dal dolore delle forme
fisse, emancipato dalla credenza in determinazioni sclerotiche e in regole immodificabili. (…) Perdendo

https://www.doppiozero.com/antoine-compagnon-les-chiffonniers-de-paris


l’idea di una staticità delle forme, il mondo si trasforma in «un’eterna fugacità», che lascia dietro di sé un
profluvio di tracce che andranno decifrate. E nel «perenne» e perciò «infinito disfacimento», nella
decomposizione di un mondo che è sempre uguale a se stesso, siamo chiamati ad assistere allo stadio di una
creazione che si produce in ogni momento.” 

Ma all’euforia salvifica del collezionista fa da contraltare lo sguardo rivolto alla componente tragica del
pensiero filosofico: filosofia non è costruzione ragionata e sistematica, paga della sua compiutezza, ma
esposizione continua all’abisso della fine, della morte, della distruzione e dell’oblio. La sola salvezza non è
quella del dio heideggeriano, ma la paziente ricerca della traccia di ciò che un tempo è stato e che il
progredire della storia ha frantumato. Il filosofo benjaminiano è un archeologo che rinviene e cataloga i
reperti, le tracce che si sono salvate. Le interroga e le inserisce in un sistema di relazioni che non sono quelle
della contestualità storica che le ha espresse ma un connettivo che attraversa i secoli, dando vita a un ordito
che di storico in senso tradizionale non ha più nulla.

Così Benjamin leggeva il legame che unisce le opere d’arte, dandone conto in una lettera all’amico e maestro
Florens Christian Rang (siamo nel 1923):

“la storicità specifica delle opere d’arte è tale da non dischiudersi in una «storia dell'arte», ma solo
nell’interpretazione. E infatti nell’interpretazione vengono in luce connessioni fra diverse opere d’arte che
sono atemporali, e tuttavia non mancano di rilevanza storica.”

Il saggio di Solla mette bene in luce come il punto archimedico del suo pensiero possa essere identificato in
quella paradossale atemporalità della storia che dà i suoi frutti migliori nell’arte e che sollecita l’intuizione
ermeneutica: i legami che si evidenziano sia all’interno delle opere stesse sia tra opere differenti non sono
l’espressione di uno Zeitgeist ma di una rete misteriosa di affinità elettive. Quelle affinità che decidono gli
accostamenti delle opere nell’atelier del collezionista oppure la sequenza delle immagini nel montaggio
cinematografico. 

Il privilegio accordato alle immagini, alla loro improvvisa comparsa dagli abissi del tempo, quasi fossero
fotogrammi isolati di una sequenza misteriosa di cui non si conosce la ratio, sono i punti di ancoraggio del
pensiero benjaminiano. Per questo i suoi Denkbilder, le immagini di pensiero, diventano l’antidoto politico
oltre che filosofico alla razionalità strumentale che presiede alla logica di dominio del suo tempo storico. 

Di quella logica e di quel tempo l’esilio di Benjamin in fuga dalla Germania nazista appare come una tragica
allegoria.

Leggi anche

Roberto Gilodi, Walter Benjamin. La noia
Roberto Gilodi, Walter Benjamin. Il labirinto
Roberto Gilodi, Benjamin e Scholem: lettere di un'amicizia
Erika Martelli, Walter Benjamin: i Passages illustrati
Elio Grazioli, Walter Benjamin e la fotografia
Giuseppe Di Napoli, Walter Benjamin e l'arte dell'errore fotografico

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-il-labirinto
https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-il-labirinto
https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-i-passages-illustrati
https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-i-passages-illustrati
https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-e-la-fotografia
https://www.doppiozero.com/walter-benjamin-e-larte-dellerrore-fotografico
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





