
 

Riconoscersi finalmente terrestri 
Ugo Morelli
4 Novembre 2023

Nell’introdurre il libro di Pier Paolo Pasolini uscito nel 1971, Trasumanar e organizar [Garzanti, Milano],
Franco Cordelli rivolge un invito al lettore: «Per leggere le poesie di Trasumanar e organizzar occorre prima
di tutto molta pazienza…». Il proposito epistemologico e operativo che anima il lavoro di Mauro Ceruti con
Francesco Bellusci nel loro ultimo libro, Umanizzare la modernità (Raffaello Cortina Editore, 2023, p. 144)
,  si fonda su un invito alla riflessione e alla capacità umana di trascendersi che, per la sua portata, non esige
meno pazienza e senso di responsabilità. Pare di essere di fronte a uno di quegli “effetti ragguardevoli” che la
ricerca scientifica ha sulla cultura e sui nostri sistemi di pensiero, ma ancor più sui nostri modi di vivere e
sentire il mondo, di cui ha scritto di recente Emilia Margoni su doppiozero [Fisica superstar]. Scrive, infatti,
Margoni, a proposito di alcuni percorsi di approfondimento e ricerca nella fisica contemporanea: “E mi viene
da credere che questo détour nelle pendenze scoscese di un campo che pretende di dire l’ultima parola sulla
realtà materiale possa avere effetti ragguardevoli sulla sua controparte culturale – proprio come accadeva
negli scritti di quei mirabili esponenti della filosofia classica, insensibili alle presunte distinzioni tra cultura e
natura, convinti che la trasformazione del nostro mondo interiore non potesse passare che per una conoscenza
esatta di quanto ci lega intimamente a ogni altro atomo di materia sparso nel cosmo”. Ecco, è forse proprio
quel legame intimo che connette l’atomo al cosmo in modo circolare e inestricabile che, tra le altre
ispirazioni, sembra fecondare le riflessioni di Ceruti con Bellusci in questo libro. Chi ha potuto dialogare con
Ceruti nel corso del tempo sa che prima di tutto agisce, nel pensare insieme, un’atmosfera, un fondo
accomunante che precede e informa la tessitura della conoscenza. 

Anche questo libro contiene pensieri potenti e cruciali per tutti noi, ma sono quasi sussurrati, all’insegna del
silenzio sulla cui superficie, come in bassorilievo, emergono analisi e indicazioni per uno scopo vissuto con
un sentimento di obbligo. La domanda, forse difensiva rispetto all’ineluttabilità dell’analisi, è se quella
“obbligatorietà” è il problema o la soluzione. I miti, da Orfeo e Euridice, a Pandora, non deporrebbero a
favore dell’efficacia di ciò che si presenta come ingiunzione obbligatoria. Eppure, l’umanità oggi “è
obbligata”, per la prima volta nella sua storia, a uscire dall’età della guerra e dello sfruttamento
incondizionato dell’ambiente. Richiamando Ernesto Balducci, gli autori sostengono che l’uomo del futuro
sarà uomo di pace o non sarà. Guardandosi intorno non è facile resistere alla tentazione di considerare
utopica una tale affermazione. È proprio l’utopia, quel luogo che più che non esserci è il luogo che non c’è
ancora, ad essere forse l’alimento delle prospettive di umanizzazione della modernità che il testo cerca di
disegnare. “Il futuro del progresso dovrà sgorgare dalle viscere della necessità e dall’innovazione da essa
dettata, senza la quale l’umanità rischia di perdere sé stessa: la costruzione di una comunità mondiale”.
Foggiare istituzioni planetarie è certamente un obbligo e la strada per perseguire quell’ineluttabile scopo è
molto impervia. Già prendere congedo dal mito moderno del progresso è un indubbio passo avanti, che in
buona misura però è ancora da compiere. Il peso del secolo ventesimo e le sue terribili ombre si proiettano in
forme in buona misura imprevedibili nel presente. Leggendo dell’obbligatorietà proposta dagli autori non
può non venire in mente, seppur trattandosi di cose molto diverse, la logica della deterrenza nucleare che ha
bloccato il mondo e tuttora lo fa con la strategia della paura. Sulla nascita e l’affermazione di quella strategia
del terrore reciproco si può molto utilmente leggere l’ultimo libro di Benjamin Labatut, Maniac, [Adelphi,
Milano 2023].

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/riconoscersi-finalmente-terrestri
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli
https://www.doppiozero.com/fisica-superstar




Poche riflessioni possono aiutare a comprendere su quali complesse implicazioni si regga il rapporto tra
discrezionalità e arbitrio comportamentale da un lato, e obbligatorietà dall’altro, quando in gioco sono la
tensione a conoscere e l’aggressività umane, meglio di quella che Labatut mette sulla bocca del premio Nobel
per la fisica Eugene Wigner, amico di John von Neumann e come lui componente del gruppo di scienziati
che lavorarono al progetto della prima bomba atomica a Los Alamos. Domandandosi “come abbiamo potuto
gingillarci con forze così terribili”, Wigner sostiene: “Un piccolo sporco segreto di cui quasi tutti noi siamo
al corrente, ma di cui raramente si parla, è che ad attrarci, a spingerci a progettare quelle armi non fu il
desiderio di potere o di ricchezza, di fama o di gloria, ma il puro entusiasmo per l'aspetto scientifico. A
questo non abbiamo saputo resistere. La pressione e la temperatura generate dalla reazione nucleare a catena,
quei principi fisici così sublimi, il colossale rilascio di energia… tutto era diverso da qualunque altra cosa
avessimo conosciuto. L'idrodinamica dell'esplosione delle onde d'urto, o quella luce sconvolgente che per
poco non ci accecò… nessun occhio umano le aveva mai viste prima. Stavamo scoprendo qualcosa che
nemmeno Dio aveva creato prima di noi. Perché quelle condizioni non erano mai esistite altrove
nell'universo; la fusione è un fenomeno comune nel cuore delle stelle, ma noi avevamo ottenuto la fissione
all'interno di una sfera di metallo di appena un metro e mezzo di diametro, dentro la quale si annidava un
nocciolo ancora più piccolo di soli sei chilogrammi di plutonio. Ancora non riesco a credere che ci siamo
davvero riusciti. Non si trattava quindi soltanto dell'annosa corsa per battere i nazisti (e più tardi i russi, e poi
i cinesi, e così via sino alla fine del mondo), ma della gioia di pensare l'impensabile e fare l'impossibile, di
spingersi oltre ogni limite umano facendo ardere il dono di prometeo al massimo dell'incandescenza”. Il bivio
di fronte al quale si trova l’era planetaria impone di tenere conto della complessità dell’umano e dei vincoli e
delle possibilità che da quella complessità derivano. Secondo Ceruti e Bellusci, l’obiettivo è riscrivere il
racconto di noi stessi. La riscrittura dovrà essere concepita in modo da congiungere una società strutturata
dalla natura e una natura strutturata dalla società. Sono soprattutto i pericoli e le minacce globali che ci
riportano all'appartenenza al vivente, alle relazioni vitali con il cosmo, con il pianeta, con le biodiversità
animali e vegetali, nonché con le diversità culturali e con l'unità di specie. Da qui l'esigenza di concepire un
umanesimo rigenerato che abbia come obiettivo la realtà complessa e indivisibile della vita umana. A questo
livello dell'analisi si pone una questione di non poco conto che riguarda l'esigenza per gli esseri umani di
elaborare una ferita narcisistica che deriva dal riconoscere che non è in nessun modo possibile parlare di vita
umana se non parlando della vita di tutto il sistema a cui l'umano appartiene e da cui dipende. L'umanesimo,
in questa prospettiva, mostra di avere un senso solo se si considerano le distinzioni di specie degli umani
come le risorse principali per far fronte alla criticità del presente. È una specie simbolica come quella umana
che non solo sa ma sa di sapere, che non solo agisce ma sa riflettere sull'azione, che non solo vive ma sa di
vivere, che non solo muore ma sa di morire, che può assumersi la responsabilità di convertire sé stessa,
secondo gli orientamenti proposti con tanta passione da Alexander Langer; di operare cioè una conversione
ecologica capace di far riconoscere a sé stessa di essere parte del tutto nel sistema vivente sul pianeta Terra.



Si avverte nell’ispirazione che muove i pensieri di Ceruti e Bellusci la stessa tensione propositiva, ancorché
critica, che comunicano i pensieri di Isabelle Stengers quando analizza le possibilità di resistere alla barbarie
a venire, nel suo libro Nel tempo delle catastrofi [Rosenberg & Sellier, Torino 2021]. "La natura presenta il
suo conto e fa intrusione. Era sempre stata qui e siamo sempre stati natura, anche quando prometeicamente
abbiamo voluto sostenere una posizione di “padroni del pianeta” per dirla con Ian Tattersall. E mentre il
clima muta e gli ecosistemi si degradano, crescono le diseguaglianze sociali e dilaga l'autoritarismo. È negli
eventi catastrofici, che Isabelle Stengers invita a scorgere i segni della barbarie a venire. Denunciare non è
più sufficiente. Si tratta di cercare le risorse per cominciare a nutrire – qui e ora – i germi di un futuro diverso
da quello a cui lo stato di cose presente pare inesorabilmente destinarci. Il bagaglio d'esperienze che molti
movimenti, dalle espressioni popolari di base alla scienza, custodiscono, può rappresentare un contributo
prezioso per la costruzione di un futuro che non sia barbaro. Il senso della proposta di un umanesimo
planetario, concepito come evoluzione dell’umanesimo classico sta nell’uscita da una “concezione insulare”
dell’uomo, isolato dalla natura e dalla propria natura, e da una concezione dell’identità basata sulla



contrapposizione amico-nemico, sostengono Ceruti e Bellusci. “L'umanesimo planetario esige di pensare che
la relazione precede l'esistenza, di pensare cioè che esiste (i sistemi fisici, chimici, viventi, umani, sociali,
ecologici…) in verità coesiste, di pensare che il pensiero stesso presuppone un'ecologia del pensiero”. Non si
dà individuazione se non nella codipendenza. Come sostiene, con un neologismo appropriato, Francesco
Remotti, invece che “individui” no siamo “condividui”. Un vero e proprio salto di prospettiva, l'analisi di
Ceruti e Bellusci la fa ponendo al centro il tema della vulnerabilità come categoria costitutiva dell’esperienza
della vita. “La prospettiva della vulnerabilità non solo porta ad accomunare ciascun essere umano a ogni altro
essere vivente appunto porta a generare un ethos, a produrre un atteggiamento più premuroso della differenza
dell'altro, sviluppare una sensibilità nuova e riqualificare il proprio essere-nel-mondo e il proprio essere-con-
gli altri”. Allora la questione che si propone e che gli autori precisamente propongono, è cercare le
condizioni per elaborare in modo più efficace il nostro rapporto con la natura di cui siamo parte, cercando di
diventare da dominatori della natura, dominatori del proprio dominio. La necessità di superare il paradigma
del dominio può essere affrontata riconoscendo la nostra comune matrice terrestre, se non altro sfruttando la
nostra propensione a coalizzarci di fronte a un pericolo esterno. La crescita della consapevolezza e della
coscienza delle ambivalenze, delle contraddizioni, dei paradossi, delle debolezze che accompagnano
l'esercizio di una supposta sovranità rinforzata, potrebbe aprire lo spazio per riconoscere la necessità di
sviluppare una coscienza della complessità di cui si può nutrire l’umanesimo planetario. “Il congedo dal
paradigma del dominio comporta un salto antropologico che richiede un salto epistemologico”. Ciò vuol
dire educarci a riconoscere che da signori e possessori della natura noi siamo fragili abitanti di un fragile
pianeta, sperduti entrambi, noi e il nostro pianeta, in un cosmo immenso che più conosciamo più diventa
ignoto. Secondo questa prospettiva si può stabilire una connessione importante fra un nuovo modo di
concepire la modernità, intesa finalmente come il riconoscimento delle distinzioni di specie, sulla base di un
principio di responsabilità attiva, e l'assunzione, finalmente, della nostra condizione planetaria nella quale
assumerci l'impegno che deriva dalle nostre distinzioni di specie per costruire una vivibilità sufficientemente
buona per noi e per il resto del sistema vivente. Se uno dei tratti principali della crisi della modernità è la
perdita del senso di futuro, secondo gli autori, ritrovare la modernità vuol dire individuare un nuovo modo di
pensare il futuro. Questo modo deve assumere come propri criteri l'indeterminazione, la provvisorietà e
l'aleatorietà, sia nella logica delle imprese scientifiche sia nella cultura diffusa, riconoscendo che nella nostra
condizione esistenziale attuale ogni possibilità è nel limite. Solo riconoscendo il valore del limite possiamo
immaginare di creare le condizioni per pensare e vivere il futuro oltre a sostenere una accettabile vivibilità
del presente. C’è da domandarsi, allora, se un altro tipo di obbligatorietà non possa affermarsi, portando al
riconoscimento del limite e al valore della rinuncia reciproca e concordata, dove i vantaggi della
cooperazione possano emergere sui costi della competizione. Ciò significherebbe diventare umanisti planetari
per riconoscersi finalmente terrestri.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





