
 

L’imperativo è: adattarsi! 
Lelio Demichelis
8 Novembre 2023

Che mondo è mai questo? – si chiede Judith Butler in questo suo ultimo saggio, che ha la domanda come
titolo (Laterza). E guarda al nostro mondo divenuto opaco e cieco, senza senso e senza direzione, tutti
immersi in disuguaglianze crescenti, in sempre nuove guerre e con una crisi climatica sempre più grave, ma
con il paradosso di un popolo che vota sempre più per le destre neoliberali e negazioniste. 

E ancora: perché abbiamo dimenticato che siamo esseri dotati di libero arbitrio e di ragione, ricercando
invece un sempre nuovo servo arbitrio (Adorno, Dialettica negativa), invocando nuovi
leader/élite/tecnocrati/populisti a cui consegnare la nostra anima e la nostra libertà (e felicità) in cambio di un
po’ di (apparente) sicurezza (cfr. Freud, Il disagio della civiltà), magari nazionalistica o social o artificiale?
Perché ci adattiamo all’esistente senza più immaginare un mondo diverso e migliore – come avevamo invece
provato a fare in passato – e accettiamo la pedagogia e la propaganda del neoliberalismo che ci impone di
adattarci al sistema capitalista, facendolo diventare la nostra way of life – come spiega Barbara Stiegler nel
suo Bisogna adattarsi (Carbonio Editore)?

Questa dunque non è una recensione classica, ma inaugura (forse) una serie di recensioni di coppia (di libri),
letti insieme per affinità di tema e/o di pensiero complesso e critico o per attrazione intellettuale. E lo
facciamo con il pensiero critico di Judith Butler e con l’analisi storico-filosofica del neoliberalismo di
Barbara Stiegler. Ma sarà anche (ci prova) una coppia di libri aperta ad altri libri – come abbiamo già
iniziato a fare poco sopra – perché così deve essere sempre, ma forse ancora di più quando si ha a che fare
con una coppia aperta (di libri).

Cominciamo dal saggio di Barbara Stiegler, docente di filosofia politica all’Università di Bordeaux
Montaigne. Un testo importante – senza dimenticare l’altrettanto importante saggio di Dardot e Laval (La
nuova ragione del mondo, 2013-2019) – se si vuole capire la nascita e la costruzione dell’egemonia del
neoliberalismo negli ultimi quarant’anni; “una storia paradossalmente poco indagata” – scrive Barbara
Stiegler, pur essendoci tutti noi dentro fino al collo (e oltre).

Nella sua accuratissima analisi genealogica, Stiegler si confronta in particolare con le tesi di uno dei padri di
questa (per noi) non-filosofia neoliberale, forse diversa dal liberalismo classico e ottocentesco, cioè
l’americano Walter Lippmann (1889-1974). Tesi di Lippmann che Stiegler pone a confronto con quella del
liberale radicale, filosofo e pedagogista John Dewey (1859-1952), diverso da Lippmann ma forse non così
tanto. Ci concentriamo su Lippmann, per problemi di spazio.

Lippmann, dunque; che scriveva – e alla fine degli anni ’30 del secolo scorso si tiene a Parigi il cosiddetto
Convegno Lippmann per la rifondazione del liberalismo, con neoliberisti e ordoliberali delle due sponde
dell’Atlantico – che il neoliberalismo è l’unica filosofia “che possa condurre all’adeguamento della società
umana alla mutazione industriale e commerciale fondata sulla divisione del lavoro”, che a sua volta è un dato
storico, cioè un dato di fatto che non può essere modificato; quindi suo compito è modificare l’uomo,
adattandolo alle esigenze della produzione e di un capitalismo che diventa “un nuovo sistema di vita per
l’intera umanità”, accompagnando “la rivoluzione industriale in tutte le fasi del suo sviluppo; e poiché esso è
infinito, il nuovo ordine non sarà mai in nessun modo perfettamente realizzato e concluso”, ma sempre dovrà

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/limperativo-e-adattarsi
https://test.doppiozero.com/lelio-demichelis


essere ricreato e rafforzato e reso sempre più pervasivo/egemone; perché l’ambiente sociale e il sistema
capitalistico devono sempre tendere a formare tra loro un tutto armonico. Come avrebbe detto anni dopo la
neoliberista Margaret Thatcher, Economics are the method. The object is to change the soul, cioè l’anima
della gente.

Per ottenere questo risultato – rendere l’uomo funzionalmente adattabile alle esigenze della rivoluzione
industriale, della divisione del lavoro e al profitto del capitale (e non viceversa, come dovrebbe essere in una
società umana, libera e democratica) – serve una pedagogia incessante e continua, una propaganda saturante
(e Lippmann fu grande esperto di propaganda e di public relations), servono soprattutto le élite, gli esperti, i
tecnici. Per produrre la sussunzione e l’integrazione di tutti e di tutto nell’ordine del mercato e della
rivoluzione industriale, che è appunto ciò che deve predeterminare la vita individuale e collettiva e a cui tutto
va subordinato. Perché la Grande rivoluzione è appunto quella industriale e la Grande società è quella che
questa rivoluzione produce. Perché il suo accrescimento è deterministico/teleologico e insieme teologico (“il
capitalismo globalizzato come fine trascendente del processo evolutivo”) – ma quindi è anche (aggiungiamo)
totalizzante, se non totalitarismo già compiuto. 

Una tesi – quella di Lippmann – che conosce momenti diversi nella sua evoluzione, ma senza mai perdere il
suo obiettivo: la negazione della libertà e della responsabilità individuale, dell’intelligenza individuale e
collettiva, con i comportamenti sociali e il consenso costruiti/ingegnerizzati mediante un’abile e crescente
azione di manipolazione delle masse (“The management of consent”). Anche attraverso il linguaggio e la
produzione di stereotipi funzionali che si riproducono anche oggi, come adattabilità, occupabilità, flessibilità
, essere imprenditori di se stessi; e poi smart, start-up, hard e soft skills, lo chiedono i mercati – perché la
rivoluzione industriale non può e non deve essere mai modificata o rallentata o governata altrimenti. Per un
incessante riadattamento della specie umana come imperativo politico, “eterodiretto dall’expertise dei
dirigenti e per principio sottratta al controllo dei cittadini e delle cittadine” (Stiegler). E nel caso, continuava
Lippmann, “ogni ribellione verrà sedata”.

Una forma di positivismo ottocentesco – così ci appare – quello di Lippmann, posto che già il positivista
Auguste Comte (1798-1857) scriveva che l’ordine nella scienza e l’ordine nella società “si uniscono in un
insieme indivisibile. La meta finale consiste nel giustificare e rinforzare l’ordine sociale, favorendo una
saggia rassegnazione” (cit. in Marcuse, Ragione e rivoluzione). Perché sarebbero gli stessi uomini – scriveva
sempre Comte – che “avvertono l’indispensabile necessità di una forza suprema capace di dirigere e
sostenere la loro continua attività, raccogliendo e mettendo in ordine i loro sforzi spontanei” (per Lippmann,
a farlo è appunto la divisione industriale del lavoro) e aggiungeva: “Come è dolce obbedire quando possiamo
godere della felicità… di essere convenientemente liberati, da capi saggi e meritevoli, dall’assillante
responsabilità di decidere come ci dobbiamo generalmente comportare!”. Come poi riproposto da
Lippmann, appunto. E ora dagli algoritmi.

Di più: il dover far adattare la società alle esigenze della rivoluzione industriale parte dalla considerazione –
neoliberale, ma non solo – per cui ci sarebbe un ritardo cronico, uno sfasamento tra tempi biologici e sociali
ed esigenze di una rivoluzione industriale sempre più accelerata, cioè nel conflitto tra stasi/abitudine e
flussi/mutamento. E questo sfasamento deve essere eliminato. Processo che si replica oggi con la negazione
di fatto, da parte del neoliberalismo, della crisi climatica, che imporrebbe invece un ripensamento radicale del
modello capitalistico, ma dove è impossibile anche solo il pensarlo, perché (sempre Lippmann) “una
trasformazione del modo di produzione non fa nemmeno parte delle possibilità speculative”. Grazie anche a
un diritto che conserva e riproduce l’ordine del capitalismo e adatta gli uomini alle sue esigenze – insieme
correggendo le carenze del mercato – ponendosi come sovrastruttura funzionale al capitale e alla divisione
del lavoro – e rimandiamo a Karl Marx (1818-1883) su struttura e sovrastruttura e sulla tendenza del
capitalismo a farsi globale (Manifesto del partito comunista, ad esempio), ma anche a Max Weber (1864-
1920) e al capitalismo come gabbia d’acciaio che rinchiude il mondo – fino a che non sarà consumato
l’ultimo quintale di carbone (oggi diremmo di litio) – e gli uomini, fin dalla loro nascita (L’etica protestante
e lo spirito del capitalismo).



È accettabile questo mondo? La risposta dovrebbe essere negativa. Ma non lo è. Arriviamo allora a Judith
Butler, filosofa politica e docente a Berkeley. Che parte dalla pandemia per portarci a riflettere –
confrontandosi in particolare con Husserl e Merleau-Ponty – sulla crisi climatica e sulla condizione umana di
inevitabile interdipendenza con gli altri e con la biosfera. Interdipendenza che ci chiede non più di adattarci a
qualcosa che ci vuole solo oggetti della propria azione pedagogica e “biopoliticamente disciplinante” (come
Stiegler definisce il neoliberalismo di Lippmann, richiamando le discipline – che assoggettano i corpi – e la
biopolitica – che governamentalizza la vita umana – di Michel Foucault, e lo scrivevamo anche noi nel
2018), ma di ripensare i concetti che guidano il nostro agire politico e ancora di più etico. Perché (Butler) “la
distruzione della Terra a causa del cambiamento climatico rende inabitabile il mondo; al contempo ci
richiama alla necessità di porre dei limiti a proposito di come e dove vivere […] al fine di preservare la Terra
e, di conseguenza, di preservare le nostre vite”. E invece, “in nome della libertà personale [ma illusoria] e
dell’imperativo della produttività, rendiamo invivibili il mondo e le nostre vite, al punto di non renderci
nemmeno più conto che avere collocato quei valori al di sopra di ogni altro ha significato solo ed
esclusivamente trasformarli in strumenti di distruzione dei legami sociali e della vivibilità dei mondi”. E
invece, vi sono altre forme di libertà personale da poter vivere, continua Butler, come “quella che emerge nel
cuore della vita sociale, caratteristica di una vita che cerca un mondo comune – e che in questa ricerca,
appunto, è libera”, cioè non si adatta e non si sente in ritardo. Anzi.

Da qui il tema della relazione, altro concetto che il neoliberalismo ci ha fatto cancellare; perché “io sono in
relazione con te e tu sei in relazione con me a prescindere dal fatto che ci piaccia o meno deliberare
individualmente su come relazionarci tra noi”. E proprio dalla pandemia abbiamo imparato “che la vivibilità
della vita dipende dalla vita in senso più ampio, che non è mai esclusivamente nostra e le cui condizioni
devono essere garantite – sia per la mia vita, sia per ogni processo vivente”. Ma per questo dobbiamo uscire
dalla logica della proprietà privata e ri-organizzare il mondo “in ossequio a un principio di eguaglianza
radicale”. E quindi abbiamo bisogno – “per una rifondazione promettente del mondo” – di “strapparlo
dall’abbraccio mortale dell’economia” (“dalla pulsione di morte del capitalismo”). Ma per questo serve
“intentare una lotta contro tutti quei poteri che troppo facilmente eliminano vite, forme di vita e habitat vitali
”; una lotta che non si può combattere individualmente, “ma solo collaborando, ampliando le reti di sostegno
[…], promuovendo nuove forme di vita comune nonché di valori e desideri collettivi”, imparando “a
conoscere e a prestare attenzione a ciò di cui la Terra necessita”. 

Perché ora “non ci si può più esimere dal lottare contro le disuguaglianze sociali e l’ingiustizia climatica”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





