DOPPIOZERO

L’ imperativo €. adattarsl!

Lelio Demichelis
8 Novembre 2023

Che mondo & mai questo? —si chiede Judith Butler in questo suo ultimo saggio, che hala domanda come
titolo (Laterza). E guarda al nostro mondo divenuto opaco e cieco, senza senso e senza direzione, tutti
immersi in disuguaglianze crescenti, in sempre nuove guerre e con unacrisi climatica sempre piu grave, ma
con il paradosso di un popolo che vota sempre piu per le destre neoliberali e negazioniste.

E ancora: perché abbiamo dimenticato che siamo esseri dotati di libero arbitrio e di ragione, ricercando
invece un sempre Nnuovo servo arbitrio (Adorno, Dialettica negativa), invocando nuovi
leader/élite/tecnocrati/populisti a cui consegnare la nostra anima e la nostra liberta (e felicitd) in cambio di un
po’ di (apparente) sicurezza (cfr. Freud, Il disagio della civiltda), magari nazionalistica o social o artificiale?
Perché ci adattiamo all’ esistente senza pit immaginare un mondo diverso e migliore — come avevamo invece
provato afare in passato — e accettiamo la pedagogia e la propaganda del neoliberalismo che ci impone di
adattarci al sistema capitalista, facendolo diventare la nostra way of life — come spiega Barbara Stiegler nel
suo Bisogna adattarsi (Carbonio Editore)?

Questa dunque non & una recensione classica, mainaugura (forse) una serie di recensioni di coppia (di libri),
letti insieme per affinita di temae/o di pensiero complesso e critico o per attrazione intellettuale. E 1o
facciamo con il pensiero critico di Judith Butler e con I’ analisi storico-filosofica del neoliberalismo di
Barbara Stiegler. Ma sara anche (ci prova) una coppia di libri aperta ad altri libri — come abbiamo gia
iniziato a fare poco sopra— perché cosi deve essere sempre, maforse ancoradi piu quando si haache fare
con una coppia aperta (di libri).

Cominciamo dal saggio di Barbara Stiegler, docente di filosofia politicaal’ Universita di Bordeaux
Montaigne. Un testo importante — senza dimenticare |’ altrettanto importante saggio di Dardot e Laval (La
nuova ragione del mondo, 2013-2019) — se si vuole capire la nascita e la costruzione dell’ egemonia del
neoliberalismo negli ultimi quarant’ anni; “una storia paradossalmente poco indagata’ — scrive Barbara
Stiegler, pur essendoci tutti noi dentro fino a collo (e oltre).

Nella sua accuratissimaanalisi genealogica, Stiegler si confrontain particolare con letes di uno dei padri di
guesta (per noi) non-filosofia neoliberale, forse diversa dal liberalismo classico e ottocentesco, cioe
I"americano Walter Lippmann (1889-1974). Tesi di Lippmann che Stiegler pone a confronto con quella del
liberale radicale, filosofo e pedagogista John Dewey (1859-1952), diverso da Lippmann ma forse non cosi
tanto. Ci concentriamo su Lippmann, per problemi di spazio.

Lippmann, dungue; che scriveva— e allafine degli anni * 30 del secolo scorso si tiene a Parigi il cosiddetto
Convegno Lippmann per larifondazione del liberalismo, con neoliberisti e ordoliberali delle due sponde

dell’ Atlantico — che il neoliberalismo € I’ unica filosofia “ che possa condurre all’ adeguamento della societa
umana alla mutazione industriale e commerciale fondata sulla divisione del lavoro”, che a suavolta € un dato
storico, cioe un dato di fatto che non pud essere modificato; quindi suo compito € modificare I’ uomo,
adattandolo alle esigenze della produzione e di un capitalismo che diventa * un nuovo sistema di vita per
I’intera umanita’, accompagnando “larivoluzione industriale in tutte le fasi del suo sviluppo; e poiché e
infinito, il nuovo ordine non saramai in nessun modo perfettamente realizzato e concluso”, ma sempre dovra


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/limperativo-e-adattarsi
https://test.doppiozero.com/lelio-demichelis

essere ricreato e rafforzato e reso sempre piu pervasivo/egemone; perché I’ ambiente sociale eil sistema
capitalistico devono sempre tendere aformare tra loro un tutto armonico. Come avrebbe detto anni dopo la
neoliberista Margaret Thatcher, Economics are the method. The object is to change the soul, cioé I’ anima
della gente.

Per ottenere questo risultato — rendere I’ uomo funzionalmente adattabile alle esigenze dellarivoluzione
industriale, delladivisione del lavoro e a profitto del capitale (e non viceversa, come dovrebbe essere in una
societa umana, libera e democratica) — serve una pedagogia incessante e continua, una propaganda saturante
(e Lippmann fu grande esperto di propaganda e di public relations), servono soprattutto e élite, gli esperti, i
tecnici. Per produrre la sussunzione e I’ integrazione di tutti e di tutto nell’ ordine del mercato e della
rivoluzione industriale, che € appunto cio che deve predeterminare la vitaindividuale e collettiva e a cui tutto
vasubordinato. Perché la Grande rivoluzione € appunto quellaindustriale e la Grande societa € quella che
guesta rivoluzione produce. Perché il suo accrescimento é deterministico/tel eologico e insieme teologico (“il
capitalismo globalizzato come fine trascendente del processo evolutivo”) —ma quindi € anche (aggiungiamo)
totalizzante, se non totalitarismo gia compiuto.

Unates — quelladi Lippmann — che conosce momenti diversi nella sua evoluzione, ma senzamai perdereil
suo obiettivo: lanegazione della liberta e della responsabilitaindividuale, dell’ intelligenzaindividuae e
collettiva, con i comportamenti sociali eil consenso costruiti/ingegnerizzati mediante un’ abile e crescente
azione di manipolazione delle masse (“ The management of consent”). Anche attraverso il linguaggio e la
produzione di stereotipi funzionali che si riproducono anche oggi, come adattabilita, occupabilita, flessibilita
, essere imprenditori di se stessi; e poi smart, start-up, hard e soft skills, 1o chiedono i mercati — perchéla
rivoluzione industriale non puo e non deve essere mai modificata o rallentata o governata altrimenti. Per un
incessante riadattamento della specie umana come imperativo politico, “eterodiretto dall’ expertise dei
dirigenti e per principio sottratta al controllo dei cittadini e delle cittadine” (Stiegler). E nel caso, continuava
Lippmann, “ogni ribellione verra sedata’”.

Unaformadi positivismo ottocentesco — cosi ci appare — quello di Lippmann, posto che giail positivista
Auguste Comte (1798-1857) scriveva che I’ ordine nella scienza e I’ ordine nella societa “si uniscono in un
insieme indivisibile. Lameta finale consiste nel giugtificare e rinforzare I’ ordine sociale, favorendo una
saggia rassegnazione” (cit. in Marcuse, Ragione e rivoluzione). Perché sarebbero gli stessi uomini — scriveva
sempre Comte — che “avvertono |’ indispensabile necessita di una forza suprema capace di dirigere e
sostenere la loro continua attivita, raccogliendo e mettendo in ordinei loro sforz spontane” (per Lippmann,
afarlo e appunto ladivisione industriale del lavoro) e aggiungeva: “Come e dol ce obbedire quando possiamo
godere dellafélicita... di essere convenientemente liberati, da capi saggi e meritevoli, dall’ assillante
responsabilita di decidere come ci dobbiamo generalmente comportare!”. Come poi riproposto da
Lippmann, appunto. E ora dagli algoritmi.

Di piu: il dover far adattare la societa alle esigenze dellarivoluzione industrial e parte dalla considerazione —
neoliberale, ma non solo — per cui ci sarebbe un ritardo cronico, uno sfasamento tratempi biologici e sociali
ed esigenze di unarivoluzione industriale sempre piu accelerata, cioé nel conflitto tra stasi/abitudine e
flussi/mutamento. E questo sfasamento deve essere eliminato. Processo che si replica oggi con la negazione
di fatto, da parte del neoliberalismo, dellacrisi climatica, che imporrebbe invece un ripensamento radicale del
modello capitalistico, ma dove € impossibile anche solo il pensarlo, perché (sempre Lippmann) “una
trasformazione del modo di produzione non fa nemmeno parte delle possibilita speculative’. Grazie anche a
un diritto che conserva e riproduce I’ ordine del capitalismo e adatta gli uomini alle sue esigenze —insieme
correggendo le carenze del mercato — ponendosi come sovrastrutturafunzionale al capitale e alla divisione
del lavoro — e rimandiamo a Karl Marx (1818-1883) su struttura e sovrastruttura e sulla tendenza del
capitalismo afars globale (Manifesto del partito comunista, ad esempio), maanche a Max Weber (1864-
1920) e al capitalismo come gabbia d’ acciaio che rinchiude il mondo — fino a che non sara consumato
I"ultimo quintale di carbone (oggi diremmo di litio) — e gli uomini, fin dallaloro nascita (L’ etica protestante
elo spirito del capitalismo).



E accettabile questo mondo? La risposta dovrebbe essere negativa. Manon lo &. Arriviamo alloraa Judith
Butler, filosofa politica e docente a Berkeley. Che parte dalla pandemia per portarci ariflettere —
confrontandosi in particolare con Husserl e Merleau-Ponty — sullacrisi climatica e sulla condizione umana di
inevitabile interdipendenza con gli altri e con labiosfera. Interdipendenza che ci chiede non piu di adattarci a
gual cosa che ci vuole solo oggetti della propria azione pedagogica e “biopoliticamente disciplinante” (come
Stiegler definisce il neoliberalismo di Lippmann, richiamando |e discipline — che assoggettano i corpi —ela
biopolitica — che governamentalizza la vita umana— di Michel Foucault, e lo scrivevamo anche noi nel
2018), madi ripensare i concetti che guidano il nostro agire politico e ancoradi piu etico. Perché (Butler) “la
distruzione della Terra a causa del cambiamento climatico rende inabitabile il mondo; a contempo ci
richiama alanecessitadi porre del limiti a proposito di come e dovevivere[...] a fine di preservarelaTerra
e, di conseguenza, di preservare le nostre vite”. E invece, “in nome della liberta personale [maillusoria) e
dell’imperativo della produttivita, rendiamo invivibili il mondo e le nostre vite, a punto di non renderci
nemmeno piu conto che avere collocato quei valori a di sopradi ogni altro ha significato solo ed
esclusivamente trasformarli in strumenti di distruzione dei legami sociali e dellavivibilita dei mondi”. E
invece, vi sono altre forme di liberta personale da poter vivere, continua Butler, come “quella che emerge nel
cuore dellavita sociale, caratteristicadi una vita che cerca un mondo comune — e che in questaricerca,
appunto, € libera’, cioé non si adatta e non si sentein ritardo. Anzi.

Daqui il temadellarelazione, altro concetto che il neoliberalismo ci hafatto cancellare; perché “io sonoin
relazione con te e tu sei in relazione con me a prescindere dal fatto che ci piaccia o meno deliberare
individualmente su come relazionarci tranoi”. E proprio dalla pandemia abbiamo imparato “che lavivibilita
dellavita dipende dalla vitain senso pit ampio, che non € mai esclusivamente nostra e le cui condizioni
devono essere garantite — sia per lamiavita, siaper ogni processo vivente”. Ma per guesto dobbiamo uscire
dallalogica della proprieta privata e ri-organizzare il mondo “in ossequio a un principio di eguaglianza
radicale’. E quindi abbiamo bisogno — * per unarifondazione promettente del mondo” — di “ strapparlo

dall” abbraccio mortale dell’ economia’ (“dalla pulsione di morte del capitalismo”). Ma per questo serve
“intentare unalotta contro tutti quei poteri che troppo facilmente eliminano vite, forme di vita e habitat vitali
" unalottache non si pud combattere individualmente, “ma solo collaborando, ampliando le reti di sostegno
[...], promuovendo nuove forme di vita comune nonché di valori e desideri collettivi”, imparando “a
conoscere e a prestare attenzione acio di cui la Terranecessita’.

Perché ora“non ci si puo piu esimere dal lottare contro le disuguaglianze sociali e l’ingiustizia climatica’.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




judith BUTLER




