DOPPIOZERO

Indigeni s diventa. Ritorni di James Clifford

Simone Ghiaroni
2 Dicembre 2023

L’ antropol ogia & certamente una disciplina di andate e di ritorni. E andatain giro per il mondo. Dal 1871,
data mitologica di fondazione della moderna antropologia sociale con la pubblicazione del testo Primitive
culture di Edward Burnett Tylor, ci sono volute ameno quattro decadi prima che |’ uscire dalle biblioteche, il
viaggio el’andare presso i popoli di cui si parlava diventassero prassi comune, accettata e richiesta per gli
antropologi. E da quel momento, il quale haanch’ un eroe mitico fondatore, Bronislaw Malinowski eil
suo viaggio ale Trobriand, I'andare e il ritornare tra gli indigeni — vicini o lontani — e diventato il movimento
non solo fisico, ma soprattutto teorico ed epistemol ogico distintivo degli antropologi. La disciplina ha spesso
riflettuto sui propri “ritorni acasa’, su quel “giro piu lungo” come viapiu breve per tornare di cui parlava
Clyde Kluckhohn, ma solo nell’ ultima parte del secolo scorso si e fatta piu attenzione ai ritorni e alle andate
di quelli che alungo sono stati considerati gli oggetti cristallizzati nel tempo dell’ analisi antropologica, gli
indigeni, quel “selvaggi” dacui proverbialmente Sir James Frazer si augurava di scampare.

Solo a partire delle ultime decadi del secolo scorso, ben piu tardi dell’ irruzione sulla scena politica dei
movimenti terzomondisti e dei processi di decolonizzazione, anche nella disciplina antropologicainiziaa
farsi stradal’ attenzione o, meglio, I’ urgenza di considerare lo statuto storico e politico delle societa fatte
oggetto di antropologia, soprattutto si cercava di mettere in luce le strategie retoriche e narrative con culi
gueste popolazioni venivano rappresentate e quindi costruite. | testi antropologici diventavano quindi oggetto
di analisi piu degli stessi gruppi di indigeni di cui credevano di trattare. L’ attenzione all’ antropologo come
autore e quindi anche all’ autorita che esso esercita sottolineavail carattere finzionale di quello che fino ad
allora era considerato |’ oggetto dell’ antropologia. Insomma, il verbo postmoderno, o forse il morbo, iniziava
a penetrare larobusta costituzione di un’ antropologia fondata sulla fiducia positivistica rispetto alla
conoscibilita delle culture atre e del radicamento in un metodo di raccoltadi dati basato sullaricerca sul
campo che aveva proprio nella sua materialita esperienziale la garanzia di accuratezza. Se, citando Clifford
Geertz, I antropol ogo soprattutto scrive, abbiamo in James Clifford uno dei principali protagonisti della
minuziosa operadi critica storica, |etteraria e culturale dei suoi prodotti letterari. Fin dalla meta degli anni
Ottanta, infatti, il nome di Clifford € legato a un progetto di analisi e decostruzione delle “finzioni”
etnografiche, delle retoriche poetiche e politiche che si nascondevano nel testi antropologici pensati come
imprese conoscitive dotate di un proprio regime di scientificita. Volendo continuare la nostra narrazione
mitol ogica possiamo prendere un singolo libro come momento culminante e seminale di questa ondata
critica, il testo del 1986 intitolato Scrivere le culture, curato dallo stesso Clifford e George Marcus. “Quel
dannato libro”, come poi ne parlo David Schneider, ebbe un’ eco enorme nella disciplina, soprattutto in quella
teorizzata, molto meno in quella praticata sul campo. A partire da questo testo, lariflessione sulle strategie
retoriche dell’ antropol ogo e sul suo posizionamento socio-politico — sovente identificato, a ragione ma
spesso atorto, come un WEIRD: occidentale (western), istruito (educated), industrializzato, ricco,
democratico; ma anche bianco e maschio — questa tensione criticanell’ analisi delle sue parole porto con sé
inevitabilmente la necessita del vaglio delle condizioni di possibilitadi paroladegli indigeni stessi “oggetti”
di antropologia.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/indigeni-si-diventa-ritorni-di-james-clifford
https://test.doppiozero.com/simone-ghiaroni

-
e




James Clifford.

E proprio nell’ onda lunga di questa storiache si collocail libro di James Clifford recentemente pubblicato
per i tipi di Meltemi, nell’ accurata traduzione di Gilda Dina (purtroppo un po’ penalizzata da qualche refuso
di troppo), intitolato Ritorni. In realta, latraduzione italiana arriva con una decinad’ anni di ritardo rispetto
al’edizione in inglese e questo scarto temporale un po’ ne penalizzala portata innovativa. Si tratta di un testo
che vuole confrontarsi con la molteplicita delle storie indigene di sopravvivenzae di trasformazione di quelle
popolazioni native che molti credevano venissero spazzate via dalla modernizzazione, globalizzazione o
occidentalizzazione, che dir si voglia. Molti preconizzavano la distruzione dei “selvaggi” come gialamentava
il Claude Lévi-Strauss nei suoi Tristi tropici e quindi lanecessitadi un’etnografia di salvataggio che
catalogasse il catalogabile, unendo le intenzioni positivistiche museali di un osservatore asettico a dlanci
umanitari dotati di forte indirizzo politico, oltre alla paura per la dissoluzione stessa dell’ oggetto

dell’ antropologia e quindi delladisciplina stessa. A dispetto di questi portatori di sventura, gli indigeni, e con
loro pure gli antropologi, hanno dimostrato una caparbieta e una capacita di resistenza non contemplate nel
modello ridotto del mondo antropol ogico come veniva abbozzato. Gli indigeni escono, come scrive Clifford,
dallo stereotipo di “vittime patetiche o nobili messaggeri di verita ancestrali”, sfuggono siadagli ideologici
scopi umanitari che dalla tentazione oggettivante scientista, e ricompaiono sulla scena come attori
sociopolitici autonomi, adattando e ricombinando i resti di un “modo di vitainterrotto” di cui in Ritorni si
prova a percorrere le molteplici e numerose narrazioni, a partire proprio da cosa significhi essere “indigeni”
nel mondo attuale.

E reso chiaro fin da subito che qui non si tratta di osservare e descrivere un oggetto sociale esistente nel
mondo esterno identificato come “indigeno”, ma occorre impegnarsi in un’ esplorazione di una pluralita di
processi di movimento su strade, si ricordi cheil libro precedente di Clifford si intitolava proprio Strade,
percorse e percorribili dai differenti processi di indigenitude. Questa & unariarticolazione culturalein cui “si
riscoprono letradizioni e si stabiliscono legami in base a storie coloniali, postcoloniali e globalizzate
condivise”. Clifford prende il termine indigénitude facendone il calco sulla négritude teorizzata dagli
intellettuali neri — Senghor, Césaire ed altri — raccolti attorno allafamosarivista Présence Africaine: “una
visione della liberazione e della differenza culturale che sfida, 0 quantomeno reindirizza, i piani di
modernizzazione degli stati-nazione e del capitalismo transnazionale”. Si tratta di una performance culturale
in cui vengono concatenati e riarticolati elementi culturali locali, nazionali e transnazionali, dai sistemi di
parentela alle (auto)rappresentazioni sui media dei gruppi indigeni, pregna anch’ essa, si direbbe, di retorica
poetica e politica.

E nel racconto delle storie dei “ritorni al’indigeno” che Clifford esprime la sua costitutiva interdisciplinarita,
coniugando lo sguardo e le pratiche dello storico, dell’“ antropologo di antropologi”, del critico letterario, del
praticante di cultural studies, ma soprattutto del narratore. Le storie che ci racconta stanno tutte nell’incrocio
di tre iperoggetti, tre processi storici con relative narrazioni peculiari, che hanno segnato il nostro presente: la
globalizzazione, la decolonizzazione eil diventare indigeni. Quest’ ultimo soprattutto fa emergere una
posizione teorica fondamentale, che contraddice tutti i sensi comuni, pure quelli delle antropologie spontanee
locali: indigeni non sl nasce, masi diventa.

Il testo e organizzato in tre sezioni in cui vengono raccolti saggi e interventi gia pubblicati. Laprimaeé piu
schiettamente specul ativa ed epistemologica, dove si cercadi coniugare la sostanza teorica dagli studi
culturali e post-coloniali con |’ approccio storico-etnografico con lo scopo di affilare gli strumenti concettuali
per “comprendere I’ agency indigena” in un modo “ post-occidentale”, per aprirsi a riorientamento della
visione del mondo che prenda sul serio le voci dei popoli indigeni. Questa operazione viene compiuta pero da
un posizionamento di accademico statunitense bianco, perché comungue, come acutamente segnalava gia
Valerio Valeri in un articolo uscito su Prometeo nel lontano 1996, e sempre |’ autore a scrivere nella sua voce
— e non é detto che questo siaun male — e inoltre la tensione ala multivocalita non deve rischiare di
configurarsi come ventriloquio. Nella seconda parte viene seguitala storia di scomparsa e riapparizione
dell’indigeno nella biografia culturale di 1shi, considerato all’inizio del Novecento I’ ultimo rappresentante
dei nativi americani Y ahi, successivamente riattualizzato a meta del secolo da una biografia scritta da



Theodora Kroeber che divenne un bestseller per concludersi con unavicendadi riappropriazione culturae e
rivendicazione di sopravvivenza dellatribu di nativi dipanata attorno alle sue spoglie mortali negli anni 2000.
Nellaterza parte, invece, con un’ attitudine comparativista— che Clifford mi perdoni! —si passadalle isole del
Pacifico all’ Alaska centrale e si segueil ritorno e larisignificazione di una serie di maschere attualmente
esposte in Francia come metafora performativa dell’“ indigenita transnazional€”, ritornando in un campo,
quello dell’ arte e dell’ arte indigena e coloniale, classico per gli studi di Clifford.

Gli itinerari tortuosi, avolte manifesti a volte carsici, delle identita, o meglio dei “processi di identificazione”
per dirlacon Devereux, s intrecciano nelle dinamiche, in vero ben conosciute dagli antropologi, delle
relazioni tralocale e globale, trarealismo e fiction, tra autorita e autorialita, traindigeni e laframmentazione
delle identita globalizzate, e per percorrerle pare saggio accettare I’ invito di sforzarsi ariarticolare lavisione
occidental ocentrica attraverso I’ ascolto e la performativita delle storie e delle epistemol ogie indigene,
coloniali o postcoloniali che siano.

Cosi Clifford ci parladei ritorni degli indigeni, ma siamo proprio sicuri che se ne fossero mai andati?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




1]
QY
MELTEMI

DIVENTARE INDIGENI
NEL XXI SECOLO




