## **DOPPIOZERO**

## La cura e il buio

## Claudia Baracchi

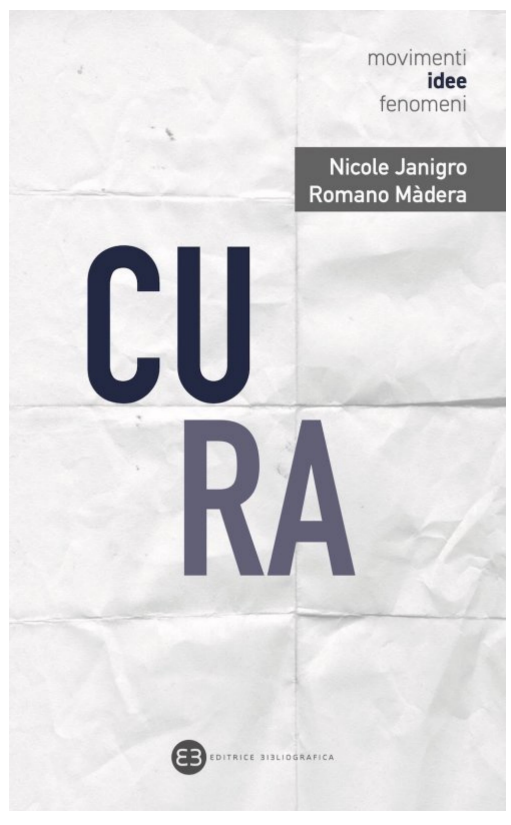
22 Dicembre 2023

Proprio in questi giorni intorno allâ??evento astronomico del solstizio invernale, vorrei parlare del buio. Del buio in fondo alla luce, che la genera e sostiene. E che sempre lâ??accompagna. Perché questo dice il linguaggio del sistema solare, del cosmo, che si dipana tra due misteri (la luce e il buio). In questo periodo dellâ??anno, proprio nellâ??allungarsi delle tenebre, si rigenera la luce. E così ogni volta. A giugno sarà il contrario.

Che câ??entra questo con la cura? Non vorrei, qui, parlare da professionista della cura. La cura Ã" anche una professione, certo. Anzi, varie professioni se ne attribuiscono la prerogativa. E neanche vorrei parlare della cura secondo i gerghi di quellâ??altra professione (la filosofia accademica), che vede tutto da lontano e tocca quasi niente, né si fa toccare. Per cui non parlerò di etimologie, della favola di Igino, riscoperta da Heidegger, e così via.

Proverei invece a comporre intuizioni da varie discipline (volendo, da una disciplina a venire), e riflettere sulla cura come struttura esistenziale, costitutiva, dellâ??essere che noi siamo. Non un mestiere, dunque â?? a meno che non si pensi al mestiere (tuttâ??altro dalla professione) di essere umani, di essere mammiferi a sviluppo lentissimo, che necessitano di tutto e a lungo. Per animali fatti in questo modo, come noi, bisognosi di accudimento continuo e di paziente messa in forma, la cura Ã" questione di sopravvivenza. La cura, come preoccupazione reciproca, come forza delle relazioni, come necessità del convivere, come presa dâ??atto della fragilità di ognuno, dellâ??interdipendenza, dellâ??appartenenza a molteplici sistemi di simili e dissimili, ci definisce in modo peculiare e profondo.

Ã? vero che guardando alla cura in questa prospettiva si rischia di estendere il termine fino a che si sfalda e svuota di significato. Ma Ã" un rischio che va corso (mi preme qui citare il recentissimo testo di Nicole Janigro e Romano MÃ dera, appunto intitolato *Cura* â?? Editrice Bibliografica, 2023). Ã? qui che medicina, psicoanalisi, filosofia, spiritualità si sovrappongono. Si occupano in modo diverso delle stesse cose: il bene, lâ??uno, lâ??integritÃ, la salvezza, nel gioco infinito delle differenze. Complessità e semplicitÃ, armonia e mistero, connettono gli abissi della nostra interiorità e quelli del cosmo, diceva Gregory Bateson pensando al lavoro di Freud e alla propria ricerca, al loro indicare in fondo la stessa cosa. Il numinoso, dentro e fuori.



Dunque la cura Ã" per noi compito imprescindibile. Per noi in quanto umani (sempre tenendo conto che di questo che chiamiamo â??umanoâ?• non ci siamo ancora mai fatti unâ??idea precisa). La cura Ã" umanizzante almeno quanto gli studi, la riflessione, il discorso â?? quel *logos* che tanto, se non esclusivamente, ci caratterizza. In effetti i presupposti genetici non bastano, umani non si nasce ma si diventa (se mai). Né il *logos*, né forse la stazione eretta, si acquisiscono senza cura â?? senza la sollecitudine, lo stimolo, il gioco, la vicinanza, lâ??incoraggiamento di un â??noiâ?• che si offre allâ??imitazione. E noi, ognuno di noi, imitando, ha imparato una lingua, a mettersi sui propri piedi, dapprima malfermi, e poi a camminare.

Credo che, oggi pi $\tilde{A}^1$  che mai, sia importante accostarsi al tema della cura in questâ??ottica, anche e soprattutto perch $\tilde{A}^{\odot}$ , come  $\tilde{A}^{\circ}$  sempre pi $\tilde{A}^1$  evidente, la cura o  $\tilde{A}^{\circ}$  globale o non  $\tilde{A}^{\circ}$ . O  $\tilde{A}^{\circ}$  esercizio dellâ??attenzione al sistema individuo-mondo, o non  $\tilde{A}^{\circ}$ .  $\tilde{A}$ ? questa unit $\tilde{A}$  che ha bisogno di essere curata, esplorata, conosciuta di pi $\tilde{A}^1$  e sentita.  $\tilde{A}$ ?  $1\tilde{A}^{\neg}$  che sta il senso. Nellâ??uno. E con questo non intendo alcunch $\tilde{A}^{\odot}$ 0 di omogeneo o uniforme, bens $\tilde{A}^{\neg}$ , in una genealogia che va dai presocratici al pensiero odierno dellâ??ecologia profonda, la consapevolezza dellâ??unit $\tilde{A}$  anche nelle divergenze, nelle discordie pi $\tilde{A}^1$  aspre, nei conflitti. Consapevolezza di ci $\tilde{A}^2$  che ci lega, come vincolo e come appartenenza. Perch $\tilde{A}^{\odot}$ 0 forse questi mondi, al plurale, sono uno.

Ma noi non viviamo in questo registro. I beni e i denari ci fanno impazzire, la brama di riconoscimento pure. Gli affannosi inseguimenti di gratificazioni varie ci posizionano lâ??uno contro lâ??altro, uno contro tutti, secondo lâ??accreditata formula di Plauto e poi di Hobbes. Ci siamo abituati a convivere con questo. O meglio, a vivere soli, isolati, accettando il fatto di un mondo scisso in pezzi non comunicanti. Non posso qui approfondire  $perch\tilde{A} \odot$  lâ??opzione hobbesiana abbia avuto tanta fortuna, ma va almeno ricordato che, a partire da Cecilio Stazio fino a Spinoza, a Feuerbach,  $\tilde{A}$ " stato anche detto: *homo homini deus*.

Quando penso al sistema individuo-mondo, alla correlazione tra cura del singolo e cura dellâ??insieme, ho in mente fenomeni molto concreti, e concomitanti interrogativi. Penso allâ??inquinamento ambientale e psichico, a tutte quelle imprese umane che compromettono le menti e gli elementi (la terra, le acque dolci e salate, lâ??aria), che fanno stragi di ogni forma di vita. Penso alle distanze insondabili che separano il privilegio dalla povert $\tilde{A}$  abbietta, lâ??accesso alla cura dalla sua inaccessibilit $\tilde{A}$ , anche quando siano fisicamente in prossimit $\tilde{A}$ . Penso alle acrobazie a cui siamo costretti, nellâ??attuale regime omnicomunicativo, per conciliare lâ??inconciliabile: il buon andamento dei nostri investimenti finanziari con i loro effetti disastrosi altrove; le nostre feste con le guerre altrui; la ricerca oncologica con la Pianura Padana zona pi $\tilde{A}^1$  inquinata dâ??Europa, secondo le pi $\tilde{A}^1$  recenti rilevazioni del particolato fine; la brama di lunga vita con condizioni di vita umilianti; lâ??alta moda con i sottopassi foderati di rifiuti e coperte (ci si avvolgono di notte i senza casa). E cos $\tilde{A}$  via. Sappiamo tutto ci $\tilde{A}^2$ , ma vogliamo non saperlo.

Questo avvelenamento del profondo annulla lo sforzo individuale. O ne affievolisce lâ??impatto, come quando si va controcorrente. Ci abituiamo a chiudere gli occhi, per sopravvivere. E facciamo finta di dimenticare. Ma fingiamo soltanto. E intanto, dentro, la menzogna scava. La ricerca di senso, di cui parliamo non poco,  $\tilde{A}$ " ormai unâ??emergenza, non solo perch $\tilde{A}$ © il senso di per s $\tilde{A}$ 0 ama nascondersi, ma soprattutto perch $\tilde{A}$ 0 viviamo nel nonsenso. E il nonsenso fa male, ammala. Perch $\tilde{A}$ 0 allontana dal reale. Allontana (illusoriamente) da ci $\tilde{A}$ 2 a cui pure apparteniamo  $\tilde{a}$ ?? dall $\tilde{a}$ ??incanto, dal mito. Pasolini, in *Medea*, fa dire qualcosa del genere al centauro sapiente, Chirone.

Allora, da un lato, incuria assoluta, ipocrita, pervicace, rispetto al mondo e ai viventi. E, dallâ??altro, lâ??eccesso di cura di sé, che proprio in quanto eccessiva e ossessiva, diventa parodica. Diventa fissazione su di sé, rimozione del perturbante in ogni sua forma. Diventa ansia, richiesta convulsa di certezza, di rassicurazione e assicurazione, da parte di un individuo che può solo risultare indebolito, irretito, inadeguato, proprio per via della sua separatezza.

Questi sono gli sviluppi della cura, quando non trova una sua misura. Diventa cura nel senso dellâ??angoscia, si rovescia nellâ??opposto, nella farneticazione. In effetti la parola cura, in latino, si mantiene in equilibrio precario tra attenzione e inquietudine, occupazione e preoccupazione. E mentre lâ??attenzione ci rende capaci di avvicinare le cose, di sostare in intimit $\tilde{A}$  con esse, la preoccupazione ce le rende spaventose, ci aliena, fa s $\tilde{A}$  $\neg$  che cerchiamo di dominarle avendo reciso il rapporto, guardandole da fuori, come oggetti. Come se fosse possibile. (Forse proprio questa ambiguit $\tilde{A}$ , pi $\tilde{A}^1$  che un diretto interesse per la cura in senso terapeutico o pedagogico, stava al cuore di quello che Heidegger vedeva nella fiaba di Igino: lâ??essere umano, fatto dâ??argilla, per lâ??intera durata della sua vita posseduto da cura, in tutti i suoi sensi.)

E tuttavia il rischio, lo scompiglio, lâ??inquietante fanno parte della nostra condizione.  $Cos\tilde{A}\neg$  come da sempre la mortalit $\tilde{A}$ , lâ??insolubile connessione con lâ??altro e gli altri, la sofferenza, le tragedie. La nostra

difficoltà a integrare questo fatto non lo rende meno reale. Lo dicono tutte le culture tradizionali e le loro ritualità â?? quelle passate e quelle ancora vive, ad esempio le cosmologie indigene sudamericane di cui Rodolfo Kusch coglie la straordinaria portata filosofica. O le culture degli â??invisibiliâ?• variamente declinate in differenti regioni africane. E anche nel passato greco-mediterraneo questa evidenza resta depositata, sebbene per lo più in silenzio. Basti pensare allâ??implicazione del pensiero antico nel mito, nelle pratiche dellâ??incanto, nellâ??incubazione visionaria. Basti pensare ai filosofi-medici arcaici come Empedocle, lo stesso Parmenide. O ancora Platone, che faceva della presa di coscienza del male, del dissesto, del buio, la motivazione principale della filosofia. E che definiva â??medicina servileâ?• quel modo di praticare la cura come se si trattasse di applicare meccanicamente protocolli, senza essersi avvicinati al dolore, conoscerlo in prima persona, aver cercato di comprenderne le cause profonde. Poiché dalla stessa radice provengono la cura e ciò che è da curare.

I riti prendono la paura sul serio, invece di averne paura. Della paura comprendono il potere di scindere, spegnere, alienare. Ma colgono che essa non Ã" insensata. Che câ??Ã" in essa veritÃ, che ha senso avere paura, che il *pathos* non Ã" né patetico né patologico, né ancora disagio endogeno e privato, ma una condizione del tutto sintonizzata con la realtà spaventosa del mondo â?? poiché Ã" *anche* sconvolgente, il mondo, e smisurato. Onorando la paura, lâ??orrore del buio, dellâ??ombra, in vario modo i riti ne propongono la lavorazione, lâ??attraversamento. E lo fanno offrendo protezione e misura a chi guarda in faccia lâ??abisso. Il rito sempre sorge intorno a questioni infine legate alla sopravvivenza, alla sostenibilità della vita.

Ma noi abbiamo smarrito i riti, la loro naturalezza, il loro potere di raccoglimento.  $Gi\tilde{A}$  anche solo queste parole ci imbarazzano. Invece avvaloriamo la tracotanza, la temerariet $\tilde{A}$ , la grandiosit $\tilde{A}$  onnipotente. Marciamo nell $\hat{a}$ ?? $\hat{a}$ ??esercito degli eretti $\hat{a}$ ?• di cui parla Virginia Woolf  $\hat{a}$ ?? al quale esercito solo la malattia pu $\tilde{A}$ 2 sottrarci, nel senso di renderci non funzionanti, orizzontali, inutili a questo gioco assurdo.

Ma se la verit $\tilde{A}$  della paura  $\tilde{A}$ " lâ??ombra, e se non câ?? $\tilde{A}$ " cura a prescindere dalla relazione con essa in ogni sua forma, allora andrebbero rinsaldate le relazioni in ogni senso: con gli altri, con le cose, con il cielo stellato o pieno di nuvole in corsa, con quello che sta in luce e il buio insidioso che lâ??inghiotte  $\tilde{a}$ ?? con s $\tilde{A}$ ©. In una declinazione filosofica della psicoanalisi si potrebbe ricordare lâ??anelito verso un mondo condiviso, verso la consapevolezza che, per il giorno che ci  $\tilde{A}$ " dato vivere, questo mondo  $\tilde{A}$ " in comune. Da Eraclito fino a Kant  $\tilde{A}$ " stato detto: chi vive in un proprio mondo privato, esclusivo, dorme, sta sognando. E il suo sogno  $\tilde{A}$ " un incubo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

