DOPPIOZERO

Perdonare |’ imperdonabile? Una scintilla di
giustizia

Francesca Rigotti
24 Dicembre 2023

II 7 ottobre 2023 il mondo é stato messo di fronte a un massacro di matrice terroristica di inaudita ferocia nei
confronti di Israele. Alcuni I’ hanno chiamato pogrom, definizione non calzante giacchéi progrom erano
propriamente saccheggi e massacri perpetrati contro comunita ebraiche minoritarie. Altri parlano di una
seconda Shoah, un nuovo olocausto, che pero non corrisponde ai numeri e nemmeno alle intenzioni dello
sterminio del popolo ebraico durante il secondo conflitto mondiale. Sicuramente é stato un gesto atroce di
antisemitismo, un’ espressione di odio nei confronti degli ebrel e del governo israeliano per la sua politica di
segregazione, isolamento, violenza e privazione dei diritti della popolazione pal estinese.

E stato un gesto perdonabile, prescrittibile? Se applichiamo |e categorie filosofiche di Jankélévitch, Levinas,
Arendt, Nancy in relazione alla Shoah, no. Non perdonabile, imperdonabile, come recitail titolo del volume
del 2021, tradotto in italiano da Giuseppe Pintus per le edizioni Inshibollet di Roma (L'imperdonabile. «Sete
ebrei ?»), dellafilosofa e musicologa Danielle Cohen-Levinas, specialistadi studi ebraico-germanici, cui
dobbiamo anchei dialoghi con Jean-Luc Nancy raccolti nel volumetto L’ odio contro gli ebrei, (Roma,
Castelvecchi, 2023).

Il peso del cristianesimo, Paolo e Lutero

Primadi giungere a mettere afuoco latematica del perdono accennata nelle prime pagine del volume,
Cohen-L evinas compie un lungo percorso intorno alla questione ebraica e soprattutto al’ antisemitismo. E
una storia antica che vede al’ origine dell’ odio nei confronti degli ebrei —a parte alcuni sussulti precristiani
nati dalla preoccupazione del diffondersi di sette orientali — il cristianesimo. Per illustrarla Cohen-Levinas
prende a prestito le parole di unafilosofa ebrea francese, Sarah Kofman (1934-1994): Paolo, il codificatore
del cristianesimo, era un ebreo, un «uomo tormentato, pietoso, spiacevole per gli altri e per se stesso,

ambi zioso, superstizioso e astuto... Un uomo avido di potere che avrebbe voluto anch’ egli risorgere come
Cristo», pronto a staccarsi dall’ ebraismo per assimilarlo a cristianesimo accettando Cristo come il Messia.

L’ antisemitismo si accentuera con le crociate, poi con Lutero, al quale Danielle Cohen-Levinas dedicail
primo, potente, fulminante capitolo. Fino a quando L utero immagino che ci fossero ponti praticabili tra

I’ ebraismo e la sua dottrina sostenne una formadi filosemitismo. Si aspettavainfatti che gli ebrei si sarebbero
convertiti in massa a nuovo vero sistema che soddisfaceva lateoria della giustificazione per fede da lui
propugnata e riconosceva a Cristo I’ aver esentato I’ uomo dalla legge divina avendola compiuta egli stesso. Di
fronte alla delusione per la mancata conversione degli ebrei alla sua riforma, Luterd lancio accuse terribili
contro di loro «e le loro menzogne». Queste ebbero un’influenza nefasta sull’ ideologia nazista e su Hitler e
ancora pesal’ eredita antiebraica di Lutero sull’ antisemitismo moderno.

Viene qui criticata e abbandonata lafamosatesi enunciata nel ‘46 da Sartre, che é I’ antisemita che fa |’ ebreo,
che slamo noi che lo costringiamo a essere ebreo, anche perché cio contesterebbe all’ ebreo un’ esistenza
propria. Rimossa, o dimenticata, anche latesi del 1949 di Jean-Jacques Chevallier (Les grandes oeuvres
politiques. De Machiavel a nosjours, Paris, Armand Colin). Essa sostiene che I’ odio contro gli ebrei di Hitler
derivasse dal fatto che all’ origine e a capo dell’ odiata Socialdemocrazia ci fossero gli ebrei, |’ «<ebreo» Marx.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/perdonare-limperdonabile-una-scintilla-di-giustizia
https://test.doppiozero.com/perdonare-limperdonabile-una-scintilla-di-giustizia
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti

Tutto il male veniva per Hitler dal marxismo, dottrina di un ebreo, forgiata per stabilireil dominio degli ebrei
su tutti i popoli (p.359). Marxismo ed ebraismo erano per Hitler le due facce del genio diabolico cheinsieme
al sistema parlamentare minacciaval’ affermazione e’ esistenza del popolo tedesco.

Eppure lariformadi Lutero fece anche emergere, paradossalmente, uno spazio di liberta, un grumo di
pluralita delle singolarita, un universalismo etico che tenevainsieme particolarismi religiosi.

Tempo e perdono

Il lungo percorso compiuto da Cohen-L evinas affronta, in molteplici variazioni, il temadell’ identita ebraicae
dell’ antisemitismo, trai nodi piu significativi della civilta occidentale e della cultura contemporanea, benché
impensabile in un mondo erede del cristianesimo, dell’ umanesimo, dell’ illuminismo; affrontail pensiero di
Levinas e Rosenzweig, Husserl, Heldegger, Kofman... Soltanto a termine dellariflessione |’ autrice ritorna
alle domande iniziali. Dov’ e laveritadel perdono, dov’ e quelladell’imperdonabile? E come si collegano allo
scorrere del tempo?

Puo lo scorrere del tempo essere collegato al perdono? Si certo: il tempo, il passato, il ricordo, lamemoria
degli eventi occorsi nel tempo, oppureil loro contrario, la cancellazione e I’ oblio sono centrali nel concetto di
perdono e clemenza, nel momento in cui vengono afar parte del suoi istituti I’amnistia e la prescrizione, oltre
alagrazia

Amnistia e prescrizione permettono infatti di seppellire lamemoriadei fatti grazie allo scorrere del tempo,
anzi laprescrizione in particolare nasce proprio, tardivamente, dall’ associazione del perdono con il tempo. La
prescrizione € un perdono in anticipo, scritto prima. L’idea € quella di una limitazione temporale nella
perseguibilitadei crimini. La prescrizione, lo scrivere prima, € il perdono prestabilito che I’ autore del crimine
conosce in anticipo. Mase cio vale per i crimini di diritto comune, ivi compreso I’ omicidio, pud anche valere
per crimini contro I’ essenza umana, contro I’ umanita e I’ominita, contro I’uomo in quanto uomo? No, il
tempo non ha presasu di essi.



Jean-Luc Nancy

CASTELVECCHI

A negare e amaledire ogni forma grazia, perdono, amnistia o prescrizione nei confronti di tale tipo di delitti &
Vladimir Jankélévitch, filosofo e musicologo francese di famiglia ebrea russa che ne tratta esplicitamente in
due testi rispettivamente del 1948 (Dans | honneur et la dignité) e del 1971 (Perdonare?). Janké évitch si
riferisce all’ Olocausto, alla Shoah, ala persecuzione e al massacro di milioni di ebrei da parte del regime
nazional socialista tedesco nei campi della morte durante la Seconda guerramondiale. Nei campi della morte,
afferma Janké évitch, il perdono € morto; I'immensitadel crimine lo hareso inespiabile, imperdonabile,
imprescrittibile.


https://www.ibs.it/perdonare-libro-vladimir-jankelevitch/e/9788885943322

Viadimir Jankélévitch

Perdonare?

b

. bnnking

E Derrida, anch’egli ebreo? Derrida introduce una differenzatraimprescrittibile e imperdonabile che I’ atro
autore ignora. L’ imprescrittibile & inespiabile, non conosce perdono. Eppureil gesto eil concetto di perdono
hanno invece senso, per Derrida, anche dopo Auschwitz: non il perdonare superficiale che riguardail veniale,
lo scusabile, perché perdonare quel che si pud sempre perdonare non € perdonare. |l vero perdonare, il vero
perdono mettono in gioco il tempo e anche la singolarita delle persone: singolare €l crimine, il peccato, il
torto, I’ autore, che pud domandare e ricevere perdono per quello che hafatto se chiede perdono... E la
posizione di Hannah Arendt, anch’ essa ebrea? Arendt ritiene che se la pena per quel delitti venisse prescritta
verrebbe annullato non tanto il dolore dei sopravvissuti, quanto, quel che pit conta, ladignitae |’ onore delle
vittime.

Sul perdono (e larabbia) vorrei aggiungere le parole di Martha Nussbaum, una delle voci pit autorevoli della
filosofia contemporanea. Nussbaum si e occupata alcuni anni fa del temain Rabbia e perdono. La generosita
come giustizia (Il Mulino, 2017). Sia nell’ ambito delle relazioni intime e personali, siain quella dei rapporti
con estranei, colleghi ecc., sianellasferade rapporti politici, Nussbaum invocail rifiuto categorico della
rabbia e dei pensieri di ritorsione che essa suscita, dal momento che non restituiscono nulladi cio che é stato
ingiustamente sottratto. Al loro posto essainvoca un passaggio espresso con nomi e immagini delle divinita
che gli antichi greci assegnhavano atali sentimenti; il passaggio dalla furia delle Erinni, che manifestano
sfrenatamente la loro rabbia, alla benevolenza delle Eumenidi, strumenti di giustizia, benessere e generosita
e, non ultimo, di perdono. Non pero il perdono sotto condizione di pentimento, contrizione e penitenza, o
simili; piuttosto, una sorta di perdono incondizionato quale lo si ritrovain qualche sparuto passo evangelico o
in tradizioni di pensiero alternative. Nussbaum si pone dungue in questo lavoro sullasciadi tutti coloro che
promuovono la liberazione da sentimenti di ira e persino dasensi di colpa perché fanno stare soltanto
male, siai perpetratori siale vittime. Il pensiero di infliggere sofferenza ai perpetratori € inutile perché non
restituisce alavittima cio che é stato tolto, ed e persino, nel caso laumilii, indegno. Seinvece si smette di
pensare al passato e si comincia ariflettere a come aprirsi in modo utile e magari generoso agli atri, avverra
un comportamento strategicamente superiore, nel quale lagenerositadel perdono si apre alagiustizia.

Uno stato federale

Il testo di Cohen-Levinas é precedente al massacro del 7 ottobre. Ora, I’ identita politica di Isragle poggia sul
ricordo dell’ Olocausto e non sull’idea di una normale cittadinanza. Per questo non bisogna certo dimenticare
I’ Olocausto — passo la parola a filosofo tedesco-isragliano Omri Boehm, autore nel 2019 di A Future for
Israel. Beyond the Two State Solution —. Occorre perd anche alargareil ricordo facendone un dovere



patriottico di tutti i cittadini, anche dei palestinesi. E necessario immaginare, se non un perdono, una
riconciliazione, una vita comune, non due stati ma uno stato federale, con forti autonomie e molti
compromessi. E senza cerimonie di perdono come quelle degli anni ‘90, Sudafrica, Argentina, forme di
espiazione collettiva o individual e che Derrida — ricorda Cohen-L evinas — non amava, ma attingendo ai valori
del sionismo liberale — ancora Boehm — autonomia degli ebrei, diritti dei palestinesi, riconoscimento dei
diritti umani e del diritto internazionale umanitario, protezione dellavitacivile a Gaza.

Il discorso di Boehm é duro, realistico: premono lariconciliazione e la vita comune anche se € impensabile
immaginare unavita con persone che uccidono e sventrano donne incinte. Una vita comune che presuppone
non il perdono quanto il giudizio di questi gesti di violenza. E in vistadella giustizia, perché fa brillare una
scintilladi giustizia, cheil perdono assume senso e significato e diventa figura di remissione e riparazione.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Danielle Cohen-Levina:

Limperdonabile




