DOPPIOZERO

Feyerabend, cento anni contro il metodo

Mario Porro
13 Gennaio 2024

Quando apparve nel 1979 (Feltringlli, I’ edizione originale € del ‘ 75), Contro il metodo — “abbozzo di una
teoria anarchica della conoscenza’, recitavail sottotitolo — ebbe su molti un effetto liberatorio. Con lo slancio
di un dadaistaiconoclasta, I’ autore, Paul K. Feyerabend — nato a Vienna un secolo fa, il 13 gennaio 1924 —si
apprestava ademolire |’ ultima forma che |’ autorita aveva conservato nel dissolversi del Moderno, quella
dellascienza. Era stato ufficiale dell’ esercito tedesco durante la guerramondiale, in cui venne gravemente
ferito alla spinadorsale; tornato a Vienna, dopo aver studiato Fisica e Filosofia, avrebbe desiderato seguirei
corsi del concittadino Ludwig Wittgenstein a Cambridge, mail progetto non ando in porto per |la morte

dell’ autore del Tractatus nel 1952. Feyerabend dovette “accontentarsi” di un altro supervisor, un viennese di
nome Karl Popper, come racconta nell’ autobiografia dal titolo Ammazzando il tempo (Laterza, 1994), in cui
brillano le doti che lo hanno reso famoso e scomodo a mondo accademico, |’ audacia e la stravaganza di un
intellettual e birichino.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/feyerabend-cento-anni-contro-il-metodo
https://test.doppiozero.com/mario-porro

VSIS SIS SIS SIS

PAUL K.
FEYERABEND
Contro il metodo

Abbozzo di una teoria
anarchica della conoscenza

UNIVERSALE
< ECONOMICA
FELTRINELLI/ SAGGI




Al cuore di Contro il metodo stalarivisitazione della difesadel copernicanesimo nel Dialogo sopra i due
massimi sistemi. Non godendo ancora di solide conferme empiriche, Galileo deve far ricorso a contributo
dellaretorica, atrucchi dialettici e tecniche di propaganda nel duello contro Simplicio e le credenze
ecclesiastiche. Dall’ altare dei martiri dellarazionalita, il fondatore della scienza moderna finiva cosi relegato
nel limbo dei ciarlatani, e degli imbonitori, dei sofisti che fanno apparire forte il discorso debole e confidano
nella credulita del pubblico. Non potendo attenersi ai “fatti”, Galileo deve costruire arte-fatti e spacciarli per
dati oggettivi; malareatd, ricorda Feyerabend, non e data, e costruita grazie a una messa in scena, con
dispositivi e apparati analoghi aquelli di cui s era servito Brunelleschi nell’invenzione della prospettiva
pittorica (I’esempio s ritrovain Scienza come arte, Laterza, 1984). Non ¢’ e differenzain tal senso fraarte e
scienza: in entrambi i casi, il gioco non consiste nell’imitare una realta immutabile preesistente, manel
fabbricare una rappresentazione, un allestimento teatrale. Anche Galileo ha costruito unamessain scena,
quella dell’ esperimento, si e servito di meccanismi di proiezione, come il telescopio, presentati come specchi
veritieri dellarealta. L’ analogiafra arte e scienza per Feyerabend non si fermaqui: quel che diciamo
progresso nella scienza non € che un cambiamento di stile, unateoria non viene giudicata migliore per la sua
maggiore corrispondenza con lareata, main virtu di un mutamento di gusto.

I Novecento é stato il secolo dell’ epistemologia, emblematicamente racchiuso fral’ anno di nascita di

Popper, il 1902, e quello della suamorte, il 1994, |o stesso della morte di Feyerabend. L’ epistemologia
muoveva dalla convinzione che esistesse un metodo, un insieme di procedure e di regole vincolanti che
garantiscono lavalidita di unateoria, 0 ameno una“logica della scoperta scientifica’, per citareil titolo del
libro di Popper del 1934. Al principio di verificazione del neo-empirismo del Circolo di Vienna—unateoriae
scientifica se puo essere confermata dall’ esperienza— Popper contrapponevail criterio di falsificabilita: una
teoria e scientifica se puo indicare i suoi falsificatori potenziali, cioe quali fatti, se accadessero, la
renderebbero falsa. Eraun modo per cogliere lalezione dellarivoluzione di Einstein, le cui ipotesi
apparivano contro-intuitive, e di contrapporsi ale velleitadi ideologie che si spacciavano per scientifiche
come lapsicoanalis o il marxismo. Il razionalismo critico di Popper indicava come metodo I’ elaborazione di
ipotesi da sottoporre a controllo empirico; non per verificarle, perché chi cerca conferme le trova sempre, ma
per metterle alla prova spietata della critica e della sperimentazione. Si procede per congetture e confutazioni,
non s muove dai fatti osservati per giungere a elaborare teorie, come vorrebbe il metodo induttivo; al piano
dellarealtaempiricas giunge deducendo dallateoriale implicazioni che larendono controllabile.

E questala strada su cui S muove Feyerabend, come attestano i saggi raccolti in Il realismo scientifico e

I’ autorita della scienza (11 Saggiatore, 1983) —risalenti agli anni frail '57 eil ' 77 — e Problemi
dell’empirismo (Lampugnani Nigri, 1971). Malasua*“ crociata anti-empiristica’ finiva per colpire ancheil
maestro Karl Popper che del neo-positivismo si era definito |” uccisore; in lui resterebbero “radicali pregiudizi
sul sostegno empirico”, poichéil falsificazionismo continua ad assegnare ad asserti osservativi il compito di
confutare le teorie. In realta, rileva Feyerabend, tutti i nostri asserti sono teorici; i dati dei sensi non sono
neutrali, un astronomo tolemaico vede un cielo diverso da un copernicano. Certo i “fatti” sono indipendenti
dal soggetto, ma sono le teorie a stabilire come relazionarsi a essi; una concezione realista della scienza
favorisce la proliferazione di congetture concorrenti. Il desiderio di Galileo d’interpretare lateoria
copernicana come descrizione oggettiva del cosmo, e non come strumento piu rigoroso per il calcolo dei moti
planetari, lo induce a elaborare teorie aternative ala dinamica aristotelica e a difenderle strenuamente.

Il Galileo di Contro il metodo ha condotto la sua ricerca disobbedendo alle prescrizioni della Ragione, ale
norme legiferate dal tribunale dell’ epistemologo. Non si € attenuto né al metodo induttivo dei neo-empiristi,
né a quello ipotetico-deduttivo del falsificazionismo popperiano: non si possono imporre le rigide norme del
balletto classico achi si accinge a scalare un’impervia montagna. 11 rispetto delle regole e il nemico peggiore
dellaricercascientifica: per continuare a essere inventiva la scienza deve rinnegare la fedelta a ogni

metodol ogia che vogliain modo aprioristico valutare la pratica dei ricercatori. Meglio, suggerisce
Feyerabend, affidarsi al principio “ogni cosa pud andar bene’: i metodi sono plurali e circostanziali, da
adattare ogni volta alle specifiche particolarita del libero gioco dellaricerca. Violare le regole assume alora
il valore di unico precetto “razionale” raccomandato alla scienza, un’ attivita troppo complessa per venire
rinchiusa nei canoni logico-formali imposti dai metodologi; i loro principi tengono conto solo della*” scienza



dei manuali”, quellache di sé offre I’immagine caricaturale di un sistemadi enunciati coerenti e ordinati con
rigore. Le proposte degli epistemologi valgono per un mondo ideale, sono simili a castelli in aria che “hanno
molto in comune con le malattie mentali”. L’ imposizione di regole universali “dall’ ultimafiladi galleria del
teatro della conoscenza’ non pud che entrare in conflitto con il processo storico tormentato del farsi della
scienza; € quel che metterain rilievo Imre Lakatos a proposito della matematica, a quale perd Feyerabend
rimproveravadi essere un “anarchico che si vergogna’. Lasaldaamiciziacheli legava—s vedala
corrispondenzaraccoltain Sull’ orlo della scienza (Cortina, 1995) — non impedisce a Feyerabend di accusare
Lakatos di essere rimasto fedele all’idea cheil progresso delle scienze sia un cammino di approssimazione
allaverita. Manon saralaverita arenderci liberi (come vuole il Vangelo di Giovanni), “sono lo scherzo, il
divertimento, I'illusione arenderci liberi”.



difore

¥
il

Sull’orlo
della scienza

Pro e contro il metodo

a ciira di Matteo Motierlini

yCortiina

Collana diretta
da Giulio Giorello

Feyerabend ha allargato le crepe del “buon senso” epistemologico di Popper, portando alle estreme
conseguenze latesi per i cui i fatti sono carichi di teoria; non esistono allora dati “oggettivi” che possano
valere universalmente datribunale per accogliere o rifiutare unateoria, visto chei fatti sono sempre racchiusi
in“cornici” che danno loro senso. Una prospettivain cui |’ anarchismo di Feyerabend finiva per incrociare
guanto aveva sostenuto Thomas Kuhn con La struttura delle rivoluzioni scientifiche (1962, Einaudi, 1969).
Ad accomunarli eraanche lalezione del Wittgenstein delle Ricerche filosofiche: Kuhn richiamava

I’ oscillazione percettiva di fronte all’immagine ambigua di un’ anatra-coniglio per esemplificare il modo con
cui “paradigmi” differenti orientano lo sguardo sul mondo. L’ evoluzione della scienza € un percorso
discontinuo, non cumulativo, in cui fas di “scienzanormal€e’, regolata da un “paradigma’ (I’ aristotelismo nel



pensiero medioevale o la dinamica newtoniana dal Settecento al primo Novecento), vengono rotte da una
rivoluzione. Le teorie sono fra loro incommensurabili: non esiste un terreno solido di osservazioni neutre a
cui ancorare il controllo sperimentale di teorie in conflitto, dato che il mondo osservato dallo scienziato
tolemaico, ad esempio, non € conciliabile con quello di un copernicano. Una conseguenza inaccettabile per
chi difendevalarazionalita della scienza: Popper si scagliera contro il “mito dellacornice” (11 Mulino, 1995),
contro I'idea che le culture, racchiuse entro rigidi contorni teorici, non abbiano la possibilita di confrontarsi e
dialogare.

Quel cheil Feyerabend ancora popperiano degli anni Sessanta obietta a Kuhn e di essere rimasto un teorico
della“scienzanormale’ piu che delle rivoluzioni, in sostanza un conservatore. Lo attesta il progettato dialogo
nel "65in cui I’ intervento di Kuhn, Dogma contro critica (Cortina, 2000) doveva essere seguito da quello di
Feyerabend (assente per motivi di salute) dal titolo rovesciato, Critica contro dogma (da quell’ incontro
mancato avrebbe avuto origine il convegno collettaneo i cui atti sono in Critica e crescita della conoscenza,
Feltrinelli, 1976). In effetti, per Kuhn il “necessario preliminare” alarivoluzione e il dogmatico rispetto delle
norme accolte dalla comunitd, I’ osservanzarigorosa del paradigma. “Lo scienziato produttivo, per essere un
innovatore [...], deve essere un tradizionalista cui piace giocare complicati giochi seconde regole
prestabilite”’. La garanzia del successo delle comunita scientifiche starebbe in tal senso nellaresistenzaalle
novita, nell’ adesione al pensiero convergente; solo grazie a quest’ ultimo il ricercatore puo scorgere le
anomalie che intaccano il paradigmain cui si e formato.

L e discontinuita che spezzano |’ apparente linearita del cammino delle scienze sorgono solo sullo sfondo di
unatradizione di ricerca consolidata: per dirlanel lessico dellateoriadelle catastrofi di René Thom, ela
stabilita strutturale a preparare il terreno della morfogenesi. L’ obiezione di Feyerabend é che solo disponendo
di un nuovo paradigma s rendono avvertibili le anomalie che intaccano quello antico. Dunque, la cosa
migliore € la proliferazione di teorie che possano mettersi reciprocamente in crisi: “Rivoluzione permanente”
diventa lo slogan trozkista che Feyerabend oppone alla normalita della chiusa cittadella scientifica.

Popper si eralimitato a contestare I’ idea della scienza come episteme, sapere fondato sulla salda roccia dei
fatti oggettivi; & costruita su palafitte, su congetture che sono frutto dell’inventiva dello scienziato, ardite
costruzioni sempre fallibili. La scienzarientra nell’ ambito della doxa, di un sapere incerto che s muove
comungue nello “spazio delle ragioni” consolidato dal dibattito critico, dalla disponibilitaa “dialogo”, dalla
sinceritanel riconoscereil giudizio del fatti —ed € questo il tratto alla base della civilta occidentale. 11
percorso senza fine dellaricercaresta per Popper un progresso in cui ci si approssima ala verita per tentativi
ed errori, un’evoluzione darwinianain cui vengono viaviaeliminate le teorie inadatte. || Feyerabend che
prende sempre piu distanza da Popper — accusato di non aver avuto nemmeno un’ amante frale sue
studentesse — non si limita a considerare unafavolal’ esistenza di un metodo scientifico. Dalla concezione di
unarazionalita flessibile, capace di riconoscerei propri limiti (I’ opportunismo dello scienziato di cui Einstein
erapronto avantars), Feyerabend giunge al disconoscimento del valore della scienza, una delle tante forme
di pensiero che I’'uomo ha sviluppato, non necessariamente la migliore. Esemplarein tal senso il caso della
medicina affrontato nel Dialogo sul metodo (Laterza, 1989): perché non dovrebbe essere lasciata al cittadino
lalibertadi scegliere fral’invasiva e interventista medicina ufficiale e pratiche dolci come | agopuntura? Una
societaliberaé quellain cui tutte le tradizioni godono di uguali diritti, possono venire insegnate ed entrare in
aperta concorrenza, per poi lasciare che siano gli individui a scegliere la strada che prediligono.



TN b eopen s

Paul K. Feyerabend

DIALOGO SUL METODO

- T U
|1._K.....|. S = L s ey T




L’anima caiforniana di Feyerabend, docente a Berkeley a partire dal ' 68, finiva cosi per minare I’ autorita
della scienza, non piu giustificata dal richiamo galileiano alle sensate esperienze e ale necessarie
dimostrazioni. La posizione eminente che essa svolge nelle societa sviluppate non avrebbe giustificazioni
razionali, sarebbe solo il segno della conquista del potere da parte della*“setta” degli scienziati, che hanno
sostituito gli antichi sacerdoti. Il finale di Contro il metodo proclamaval’ obiettivo di “liberare la societa dalla
presa soffocante di una scienza ideol ogicamente fossilizzata, come i nostri antenati ci hanno liberati dalla
presa soffocante dell’ Unica Vera Religione”. In La scienza in una societa libera (Feltrinelli, 1978),
Feyerabend sostenevachei pre-giudizi degli scienziati costituiscono un rischio per la democrazia, in quanto
limitano le possibilita di altre tradizioni culturali (miti, religioni e credenze condannate perché irrazionali) di
esprimersi. Nel volersi custode esclusiva della verita e unico arbitro delle controversie, la scienzastessa s fa
portatrice di oscurantismo: dall’ atteggiamento critico come connotato proprio alla scienza, Feyerabend passa
alla critica della scienza, accusata proprio di quell’ autoritarismo contro cui aveva lottato all’ epoca di Galileo.
Seguace di un pensiero liberale che non disdegnava di richiamarsi a John Stuart Mill, Feyerabend ha
annunciato lamorte del Dio della scienza; se, ricordava Popper, per chi ha assaggiato I’ albero della scienza
non esiste paradiso, la prospettiva di Feyerabend ci fa precipitare nell’inferno in cui tutto € possibile e tutto
va bene. Non solo verrebbe meno la possibilita di comunicare fra prospettive diverse, ma, in assenza di criteri
“razionali” per distinguereil vero dal falso, la sceltafrateorie sarebbe affidata solo alaforzade gruppi di
pressione economica o delle maggioranze politiche del momento. Nel saggio Addio alla ragione (Armando,
1990), Feyerabend si schieravain difesadi Bellarmino, il cardinale che avevainvitato Galileo a parlare del
copernicanesimo solo ex suppositione e non come teoria corrispondente allarealta (ma eraanche il cardinale
che aveva condotto il processo a Giordano Bruno).

Non sorprende cheil pensiero di Feyerabend, pronto a condurre le argomentazioni fino al paradosso, a
schierare larazionalita contro se stessa, abbia subito I’ ostracismo della comunita degli scienziati e degli
epistemologi. Negli ultimi mesi della sua vita Feyerabend rifletteva sul potere totalitario dellaragione che,
formando concetti generali, riporta all’ identico quel che appare diverso e disperde sotto I’ universale lo
specifico el’irregolare (Conquista dell’ abbondanza, Cortina, 2002; manoscritto ricostruito per volonta della
moglieitaliana, Grazia Borrini). “La scienza occidentale hainfettato il mondo come una malattia
contagiosa’, |’ astrazione teorica provoca la distruzione dell’ abbondanza, un progressivo (anche nel senso di
frutto del progresso) saccheggio del mondo fisico e mentale, ridotto a una Terra desolata. Lo spirito polemico
di Feyerabend s rivolge al’ideale che staall’ origine del pensiero dell’ Occidente, quell’ ideale parmenideo e
platonico che, in nome della Verita, vain cercadi idee perfette e immutabili, della realta profonda nascosta
sotto il velo dell’ apparenza. L’ indagine genealogicatorna al’ origine del miracolo greco, alla comparsa del
logos, quando il presocratico Senofane sostituisce con un Dio unico I’ omerica e variopinta ricchezza delle
divinita olimpiche. E il peccato originale dellareductio ad unum che trovera la suaincarnazione massima
nella scienza moderna: il mondo perde la variegata pluralita di suoni e colori per ridursi nelle gabbie di leggi
quantitative del moto che impongono regolarita e stabilita. Quel trionfo della Ragione che sara celebrato dalla
Modernitaerain realtal’ esito di un percorso storico singolare, la comparsa di una specifica“formadi vita’
(termine wittgensteiniano) in cui dominal’ universale come equivalente generale, analogo al denaro che
sostituisce gli oggetti diversi da barattare. La strategia logico-argomentativa cancellai saperi incerti delle
tecniche artigianali: il “cuore di tenebra’ della missione civilizzatrice dell’ Occidente annulla concezioni
traboccanti d' interpretazioni possibili del mondo, in cui I’ esperienza sensoriale manteneva viva una relazione
corposa con la molteplicita degli esseri. Una concezione monolitica, governata dalle astrazioni fisico-
matematiche ed economiche, apre laviaa mondo uniformato dalla globalizzazione che si va*“riempiendo di
conoscenza, puzza, armi e monotonid’. Non esiste una sola modalita valida di conoscenza, ce ne sono (ce
n’erano) molte, valide “nel senso che mantenevano la gente viva e rendevano la sua esistenza
comprensibile”. La pretesadei cultori della Scienza di porsi come esclusivi eindiscussi portavoce della
Realtanon e che |’ espressione tirannica di unatradizione locale che vuole farsi globale.

Credevamo che la modernita coincidesse con il razionalismo critico delle scienze, con laloro capacita di
auto-correggersi — la virtu condivisa con la democrazia, suggeriva Popper —, che I’ universalita dei diritti
umani facesseil paio con I’ universalitadelle leggi fisiche, quando invece, suggerisce |’ autore di Contro il
metodo, |’ ideologia della Razionalita scientifica distrugge I’ abbondanza dell’ abito di Arlecchino del mondo.



Convinto che “ogni culturasiain potenzatutte le culture” e che esista sempre la possibilita di comprensione
fradi esse, Feyerabend predicalatolleranza nei confronti di pratiche e tradizioni “non scientifiche”, ma
rischia cosi di annullare le ragioni per cui oggi Galileo pud con-vincerei tanti Simplicio del nostro tempo. La
provocazione di Feyrabend ci ha costretto a tornare su quell’ evidenza che Bruno Latour chiamava la*“grande
Partizione” fraNoi e gli Altri da cui sarebbe sortala Modernita. Noi, la Civilta custode della Verita oggettiva
e dei saperi efficaci per comprendere e dominare il mondo; gli Altri, primitivi e arcaici, immersi nelle
illusioni, ricche mafuorvianti, incapaci di distinguere larealtadalle proiezioni del desiderio, di separare la
Natura dalla Cultura. “Non esiste nessuna ragione ‘oggettiva per preferire lascienzaeil razionalismo
occidentale ad altre tradizioni”. Dall’ epistemologia— di cui ha dichiarato lafine, The End of Epistemology
recitail titolo di un suo saggio in La conquista dell’ abbondanza — siamo passati alle “ politiche della
ragione”: un risultato scientifico non sarebbe molto diverso dall’ esito di una complicata contrattazione
politica. Non sorprende che Feyerabend si siarichiamato alle indagini di Bruno Latour, agli approcci di
sociologia o di antropologia della scienza che rivolgono alle pratiche di l1aboratorio |o sguardo che un tempo
gli antropologi dedicavano aciviltalontane e straniere.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




