
 

Camus e la meccanica quantistica 
Emilia Margoni
21 Gennaio 2024

La crescente passione del pubblico per la fisica potrebbe trovare una qualche spiegazione nel surplus
immaginativo che questa disciplina può permettersi. Sostenuta da formalismi di tutto punto e da comprove
sperimentali che ne confermano pressoché tutte le previsioni, quando la fisica si consente di superare
l’ambito del testabile può certo permettersi di stupire, nella ben riposta speranza che di qui a qualche
decennio quanto detto verrà verificato. Così, chi ama perdersi nelle tentacolari spire delle molte teorie
concorrenti troverà ogni sorta di universo, da quello in cui gli oggetti non esistono (là dove esistono solo
particelle subatomiche) a quello in cui ogni singolo elettrone è dotato di una mente (nella misura in cui dà
luogo a fenomeni quantistici). E dalla negazione della realtà ordinaria, almeno per come restituitaci dai sensi,
al pampsichismo, la fisica teorica sembra riabilitare le proposte più fantasiose che il canone filosofico aveva
saputo seppellire nelle sue macerazioni razionaliste. 

Il dubbio è se non si sia un po’ troppo indulgenti verso questa naturale attitudine alla speculazione non
supportata da esperimenti, se cioè questo abuso di fantasia non tenda a esaltare la pretesa della fisica di farsi
nuova filosofia con ciò erodendo però la durezza della fisica come scienza. Non sorprende quindi che
divulgatori raffinati come Jim Baggott, Sabine Hossenfelder o Peter Woit lamentino la tendenza di molti loro
colleghi a seguire le più astruse perversioni delle loro ipotesi, specie quando producono rotture flagranti con
il modo in cui noi esseri umani vediamo il mondo. In ciò, d’altro canto, seguono un esempio insigne: già da
metà Novecento si ripete a più riprese il giudizio ingrato e stentoreo “non solo non è giusto: non è nemmeno
sbagliato” con cui Wolfgang Pauli, uno dei decani della fisica novecentesca, in ben due occasioni stroncò sul
nascere le tendenze speculative dei suoi più giovani colleghi Ernst Stueckelberg e Hugh Everett.

La radice del male, ad avviso di questi critici, è una fede divertita ma scellerata nel potere della matematica –
valutazione condivisa dal fisico teorico e divulgatore svedese Ulf Danielsson, che nel suo Il mondo in sé. La
coscienza e il tutto nella fisica (Einaudi 2023) offre una nuova argomentazione in tal senso. Il libro, che si
compone di otto capitoli, tratta di temi assai controversi in differenti ambiti del sapere, dalla struttura
dell’universo all’intelligenza dei computer sino alla vexata quaestio del libero arbitrio. Il suo cuore pulsante,
tuttavia, è la differenza di genere, non di grado, che per l’autore sussiste tra modelli e realtà. 

In fisica, e discipline affini, un modello corrisponde alla descrizione di un fenomeno per mezzo di idee e
concetti – in genere formalizzati in senso matematico – volta a cogliere gli elementi essenziali del fenomeno
stesso. Un modello è una struttura che offre una rappresentazione, sintetica e approssimata, della realtà fisica
(o di un suo sotto-insieme) attraverso il ricorso a opportune e giustificate idealizzazioni. Per fare un esempio,
quando in meccanica classica si studia la traiettoria che una biglia, sollecitata dalla spinta di una stecca da
biliardo, segue sul tavolo da gioco, si adotta il cosiddetto modello del punto materiale: sebbene la biglia abbia
una struttura estesa, le cui componenti occupano via via posizioni spazio-temporali differenti, la si tratta
come fosse un punto matematico, inesteso, che traccia una linea nello spazio delimitato dal tavolo da
biliardo. Al netto del fatto che una descrizione più accurata richiederebbe di tracciare l’evoluzione temporale
delle singole componenti della biglia, il modello del punto materiale offre in questo caso una descrizione
assai semplificata ma soddisfacente del fenomeno in esame. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/camus-e-la-meccanica-quantistica
https://test.doppiozero.com/emilia-margoni


Come nota nella sua prefazione Claudio Bartocci, l’adesione al lessico del modello rispetto a quello più
ipertrofico della teoria rende esplicita una studiata professione di umiltà. Ragionare per modelli allude alla
pretesa non tanto di spiegare “come funzionano le cose”, quanto “di indicare che, relativamente a un ben
circoscritto insieme di fenomeni e con una certa approssimazione, le cose funzionano come se” (pp. X-XI). E,
di nuovo, è il termine “approssimazione” che segna lo scarto tra modello e teoria, nella misura in cui il
modello, di contro alla sua più superba sorella maggiore, non suppone di ricalcare il mondo. Ammette
piuttosto di forzarlo in taluni tratti, di introdurre astrazioni, di rinunciare a certi gradi di dettaglio, per
ricavarne vantaggi in termini di trattabilità e, auspicabilmente, di comprensione e predizione. In effetti,
persino la relatività generale e la meccanica quantistica, le due teorie che ad oggi godono del tasso più
invidiato di convalide, introducono una serie di assunti indimostrati e astrazioni che, con tutta probabilità,
sono all’origine del loro perdurante conflitto. 

Il libro di Danielsson potrebbe quindi leggersi come un richiamo alla natura astrattiva del modello, ovvero al
grado di aderenza sempre relativa che può vantare con ciò che descrive. Così, i suoi colleghi che, con la
sconsiderata inflazione di elementi fantastici, offrono teorie divertenti e al contempo inquietanti, non sono in
malafede. Piuttosto, come per un abbaglio che sa di psicosi, confondono il modello con la realtà.





In questa chiave Il mondo in sé può essere letto anche come risposta al suo collega e compatriota Max
Tegmark e alla popolarissima ipotesi del multiverso da lui elaborata in L’universo matematico. La ricerca
della natura ultima della realtà (Bollati Boringhieri 2014). Il libro di Tegmark, che può vantare un qualche
successo, persevera in quella moltiplicazione di mondi che deriva da una delle interpretazioni più ardite della
meccanica quantistica. All’inizio di L’universo matematico, il diciottenne Max Tegmark è coinvolto in un
serio incidente automobilistico e muore. Della morte di questo ragazzo parla il Tegmark adulto. Secondo
l’ipotesi del multiverso, quel giorno il ragazzo morì e non morì. Ma non basta, perché si verificarono in
effetti tutti i possibili esiti dell’infausto evento: tanti gli esiti possibili, tanti i mondi prodotti. 

L’ipotesi in questione nasce da una specifica interpretazione della cosiddetta funzione d’onda, che in
meccanica quantistica descrive lo stato di un dato sistema fisico come “sovrapposto” finché non si effettua un
esperimento. Detto in termini molto semplici, prima che nell’ambito di un esperimento si cerchi di osservare
un elettrone, esso non è dotato della struttura puntiforme che siamo soliti attribuirgli. In effetti, sin dai suoi
esordi la fisica quantistica abbandonò l’idea secondo cui l’elettrone in ogni momento in cui non è osservato si
muove a una certa velocità e occupa certe posizioni (come la biglia di cui sopra). Piuttosto, quando non
osservato, l’elettrone, meglio pensabile come un’onda diffusa nello spazio, è in una sovrapposizione di ogni
possibile posizione in cui potremmo trovarlo con il nostro esperimento, e non assume nessuna posizione
specifica fino a quando non lo osserviamo effettivamente. Il termine sovrapposizione, in altre parole, non
indica nient’altro che la combinazione di tutte le posizioni che potrebbe occupare secondo una determinata
probabilità. 

Se ancor oggi questa peculiarità della fisica quantistica genera dibattiti e controversie d’ogni sorta, nel 1957
il fisico statunitense Hugh Everett tentò un’ipotesi fantasiosa ma perfettamente in linea con i formalismi.
Nella sua interpretazione, il nebuloso fenomeno della sovrapposizione deve spiegarsi come segue: prima
dell’effettuazione dell’esperimento, esistono nel mondo un elettrone e un osservatore; ma quando
l’osservatore fa il suo mestiere e osserva, e così interagisce con l’elettrone, si producono tanti mondi quante
le possibili posizioni in cui l’osservatore può trovare l’elettrone. Ad ogni fenomeno quantistico, il mondo si
ramifica in molte direzioni. Max Tegmark è tra i fisici che ritengono quella di Everett l’ipotesi interpretativa
più credibile e in grado di sciogliere i presunti misteri della meccanica quantistica. Come spiega in
L’universo matematico, gli universi paralleli che via via si ramificano si trovano, separati gli uni dagli altri,
in uno spazio vettoriale che consta di infinite dimensioni. 

Secondo Danielsson, questa interpretazione della meccanica quantistica potrà dare un qualche conforto
psicologico (“una via di fuga da questa realtà che sembra troppo piccola e angusta” – p. 35) nella misura in
cui l’esito infelice di un evento corrisponde, in un altro universo, al suo esito opposto. Eppure, in nulla aiuta a
comprendere l’universo in cui viviamo – per Danielsson, l’unico davvero dotato di esistenza. L’errore di
Tegmark, a suo giudizio, deriva proprio dal seguire le traiettorie abbacinanti segnate dalla matematica
quando il modello cerca di farsi tornare i conti per spiegare ogni singolo aspetto che risulti ancora
indecifrabile: un’adesione fideistica alla capacità del modello di fare da segugio e svelare ogni segreto del
nostro mondo, senza tenere in alcun conto il senso di supponente divinazione di cui un’ipotesi s’ammanta
quando dimentica la propria contingenza. Ed è proprio sul carattere contingente di qualsiasi ipotesi teorica
che Danielsson dice qualcosa di profondamente ragionevole, perché la sua origine ha luogo nell’incontro di
esseri incarnati, dotati di un apparato motorio e sensoriale, con la vastità dell’universo: qualcosa rimarrà
sempre fuori dalla nostra capacità di comprensione, proprio per lo scarto che sussiste tra la nostra finitezza e
l’intricatissima complessità dei fenomeni fisici e biologici. 

Insomma, la nostra esperienza è sempre, immancabilmente, segnata dai confini della nostra struttura
organica. L’essere umano percepisce il mondo e prova a darsene ragione entro una dimensione che in
filosofia si definisce di situatezza, segnata com’è dalla corporeità e dalla limitatezza nel tempo: “Siamo
esploratori intrappolati nei nostri corpi organici o, meglio, non siamo altro che i nostri corpi organici” (pp.
140-141). Il richiamo di Danielsson, dunque, non è tanto a una fisica meno strafottente, quanto all’idea
secondo cui il fare teoria, in qualsiasi disciplina, è sempre soggetto a quelle determinazioni organiche da cui
l’essere umano non può separarsi. Tutte le ipotesi più strabilianti nell’ambito della fisica e delle scienze



cognitive – che vogliano moltiplicare i mondi o rendere la nostra coscienza un effetto di pura computazione –
derivano dalla messa in mora del dato tutto esistenziale che Martin Heidegger, espressamente richiamato dal
fisico svedese, definì “gettatezza”, cioè quel senso di un’esistenza mai separata dalle condizioni che ci
rendono già sempre umani. 

In questa chiave, chi scrive non capisce del tutto se l’invito ultimo di Danielsson sia quello, per così dire, di
non negare l’evidenza, nel suo senso però strettamente filosofico, ossia quel dato immediato di natura
percettiva o intuitiva, che ci dota di alcune basilari informazioni su come è fatto il nostro mondo, con il suo
spazio, il suo tempo, la sua unicità e i suoi eventi materiali. Un mondo che giocoforza differirà da quello del
polpo e del capibara, la cui fisica e i cui modelli saranno tanto diversi dai nostri quanto diversa è la
strutturazione organica dei loro corpi e dei loro sistemi percettivi. Non c’è in effetti una vera e propria
confutazione dei modelli ritenuti eccedenti per le loro proclività matematizzanti o per le conclusioni estreme
rilegate alla natura astratta delle ipotesi. C’è piuttosto un senso di realistica accettazione dello scacco: “Tutti i
modelli hanno dei limiti che, una volta raggiunti, portano a nuove domande” (p. 150). Domande che devono
considerarsi effetti forse indesiderati ma ineliminabili della nostra umana limitatezza: “Potrebbero esserci
fenomeni che saranno per sempre al di là della nostra portata” (p. 151).

In questa chiave, il testo di Danielsson è assai raccomandabile, specie quando fa sintesi di questioni attuali e
complesse con le doti del divulgatore esperto che mai banalizza. Per chi però, come la scrivente, ama le
spericolatezze immaginative dei suoi colleghi più sbarazzini, la domanda che residua è se, per comprendere i
nostri limiti e le nostre limitatezze, non convenga piuttosto leggere Camus o al meglio Cioran. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





