
 

Quando eravamo sorelle 
Chiara De Nardi
25 Gennaio 2024

Kausar, il nome della protagonista di Quando eravamo sorelle (Fatimah Ashgar, 66thand2nd, 2023), è un
“nome così rigido che inizia con uno schiocco”; non è dolce come quello della sorella più grande, Noreen,
fatto di grazia e di luce, né vellutato come quello della sorella Aisha, che suona leggero come un soffio di
vita.

Ma lo schiocco che apre quel nome schiude le anse di Al Kausar, il fiume del paradiso, fonte di abbondanza
nell’escatologia islamica, promessa di una via accessibile e personale, fuori dal dolore del sentirsi divisi da
sé, dal mondo, scomposti, soli: “Ogni giorno all’intervallo cerco il mio Kausar – dice la protagonista – il mio
portale per un mondo possibile a cui appartengo. Dove c’è posto per sorelle e fratelli e per quelli fra noi che
non sono né l’una né l’altro. Dove possiamo cantare e urlare e ricordare il nome di ogni zietta e il volto di
ogni madre e dove ci sono padri che non se ne sono andati.”

Il tempo del racconto è un tempo al passato e inizia con una perdita improvvisa: “Un uomo muore in una
città dove sono nate le sue figlie, una città che però non sarà mai loro, un paese che non sarà mai il loro, su
una terra che non sarà mai loro. (Ya Allah). Un padre muore e la città e le sue figlie continuano a vivere, le
luci brillano da un palazzo all’altro. Tutta la città è pervasa da dolci respiri. Tutto intorno all’uomo il respiro
cala fino a fermarsi. Il cielo, che tutto vede, abbassa lo sguardo su di lui.”

Qui prende il via il racconto, ma nella storia di Kausar, che quando perde suo padre ha cinque anni, e delle
sue sorelle di poco più grandi, si tratta solo di un altro filo tagliato, il più solido rimasto, tra quelli che le
legano al mondo e alla vita: “per noi era tutto: parrucchiere, cuoco, il motivo per correre di filato a casa a fine
giornata”, famiglia, padre, l’unico al mondo rimasto a prendersi cura di loro.

“Anche nostra madre è morta, se n’è andata prima che io sapessi parlare. Nessuno la nomina mai. Né lei né la
sua morte. Nostro padre è l’unico genitore che abbiamo conosciuto. [...] Nessuna di noi se la ricorda, questa
madre fantasma. È un mito. Finzione”, è svanita in quella dimensione tremolante e incerta del ricordo, della
nostalgia e del rimpianto, luogo inaccessibile verso cui anche il padre sta volando via, insieme alla sua voce,
al suo sorriso e agli elastici luccicanti che infilava nei loro capelli.

Il padre è strappato dalla loro vita, il suo corpo spedito in una terra che non hanno mai calpestato, “per essere
sepolto accanto ai genitori, nella terra abitata per generazioni dalla sua famiglia. Nel conto di ciò che si
considera famiglia – dice Kausar – io e le mie sorelle veniamo lasciate fuori. Una volta chiusa la bara ci
spediscono un VHS che passa a ripetizione sullo schermo della tv. Un filmato del volto gonfio di nostro
padre morto, con gli occhi chiusi, mentre viene calato in una terra che a noi non è concesso toccare. Un posto
da cui lui proviene, e perciò anche noi, ma di cui non sappiamo nulla. Nel VHS, nel filmato che viene
trasmesso a qualsiasi ora, è circondato dai suoi familiari. Noi ci raduniamo attorno alla tv e premiamo le dita
sporche sullo schermo.”

“Orfane, dicono le ziette, e noi diventiamo qualcosa di nuovo”, anche la casa è diventata la Casa della
tristezza, e tra le sue mura monta una litania soffocante di lamenti e preghiere, con la voce delle donne del
quartiere, le ziette, che riempie le stanze e sbatte contro le finestre chiuse.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/quando-eravamo-sorelle
https://test.doppiozero.com/chiara-de-nardi


“Non più figlia, non più la piccolina di mio padre, ma un’orfana. Ora, orfane. Tutte le ziette mi toccano la
testa per ottenere la loro sawaab. La mia testa, ora una casa per i palmi altrui. La nuova cosa che sono, che
sequestra ogni mio altro nome”.

Fuori, in giardino, lontano dalla tv e dalle opprimenti lamentazioni, Kausar lancia una manciata di terra alla
sorella Aisha, lei ricambia, e sotto una pioggia di terra scura che macchia le kurta bianche, le sorelle
seppelliscono la parte di loro che è morta in quella casa.

Kausar non è più figlia, quella più piccola, adesso è parte di un problema sulla bocca di tutti, un aggettivo
plurale: “orfane”, “sorelle”.

Fratelli suonerebbe più dolce, “perfino accogliente, più simile a ciò che siamo”, pensa Kausar; fossero
maschi, qualcuno le vorrebbe per quello che sono, invece sono tre bambine che valgono quanto un assegno
mensile governativo, anzi tre, fino al compimento della maggiore età: “161 ipotetici assegni per la più
piccola, 139 per quella di mezzo, 120 per la grande – 420 assegni in tutto, dovessero sopravvivere”.

“Il Corano dice che se ti prendi cura di un orfano ti sei guadagnato l’ingresso nel Janna”, così si fa avanti lo
zio materno, che le accoglie nella sua casa in cambio di tre assegni mensili e di tre lasciapassare per paradiso
dell’Islam.

La nuova casa è un inganno, uno spazio separato dalla vita dello zio e della sua altra famiglia, quella buona,
una stanza piccola e fredda dentro un appartamento sporco e rumoroso, in cui transitano altre persone, che si
fermano, occupano altre stanze e se ne vanno, presenze intermittenti, che lasciano altri piccoli grandi strappi,
piccoli o grandi abbandoni.



È uno spazio di regole scritte e altre sottintese, di giudizi, punizioni, minacce, ricatti crudeli e dispotismo di
un uomo inaffidabile e minaccioso, così spaventoso che il suo nome, nel libro, affonda dentro uno spazio
nero.

“Orfane. Siamo sospese tra questo appartamento dove ci è concesso restare unite e un punto di domanda. Mi
guardo le mani. So che posso fare la brava. So che posso essere perfetta. Se seguo le regole, allora ci sarà
sempre concesso restare unite. Siamo di nuovo orfane”; “non ci sono tombe cui far visita. Nessun luogo in
cui portare un biglietto. Nessun modo di riceverne uno in risposta”, solo la memoria scolorita di ciò che si
prova a sentirsi amati, a pensarsi famiglia, dentro una fitta nebbia che riempie tutto lo spazio che resta.

Kausar si perde in quella nebbia, si assenta con il pensiero e non sa dire dove sia stata, si addormenta e si
sveglia in un posto nuovo.

Kausar si arrabbia, di una rabbia antica, che si accende e cresce appuntita come il pungiglione di un grosso
scorpione nero, che vuole conficcarsi e fare male: “la fiamma rabbiosa di un tempo. Dentro, mi scaldo. Mi
sento pericolosissima, come se non riuscissi a tenermi confinata in un corpo. Tutti mi guardano come se
potessi esplodere da un momento all’altro. Come se potessi strabordare. Come se potessi schizzare olio.
Come se potessi bruciare chiunque mi si avvicini. Ho bisogno di aiuto. Ho bisogno di un adulto. E non so
dove trovarne uno”.

Inframezzata da frammenti lirici e discorsi immaginati che danno voce alle assenze più ingombranti e
insostenibili, la storia segue il percorso di una bambina, un’immigrata di seconda generazione negli Stati
Uniti da genitori Pakistani, di religione islamica, nata in un Paese a cui non sente di appartenere, con radici
spezzate, che affondano in una terra che non è mai stata sua, orfana di entrambi i genitori, orfana di una terra,
di una storia, di un’identità che le si sbriciola fra le mani, che cresce senza guida, senza famiglia, senza
parole per dirsi ciò che sente, che vuole, che ama, che si trova a fare i conti con il suo corpo che cambia, con
il desiderio che cresce, con la rabbia che brucia e la solitudine che raggela la terra sotto i suoi piedi. 

“Quel che nessuno capirà mai è che il mondo appartiene agli orfani, tutto diventa nostra madre” pensa Kausar
e il suo essere orfana e senza radici, come la terra su cui ora cammina, offre l’illusione di poter essere ogni
cosa, di poter cambiare le parole che le cadono addosso, gli aggettivi, cancellarli, riscriverli, cominciare da
capo.

Figlia. Orfana. Sorella. Ragazza. “La mia testa un groviglio di gente che arriva e poi sparisce. Ho perso il
filo. C’è una me che osserva dall’alto, rincantucciata nell’angolo in cui la parete incontra il soffitto. La mia
pelle fa da cielo all’appartamento. Sono lì, guardo la me là sotto che tenta di raggiungere Noreen. La me là
sotto, piena di buchi a forma di me. Divisa. Che si divide ancora a ogni secondo che passa. Tutte le mie me si
riversano fuori da quella principale. La me principale sanguina le altre me. La me principale è troppo turbata
per rendersene conto...”

Questo romanzo di formazione frammentato, in cui i pezzi si accostano imprecisi e in qualche punto non
collimano i bordi, ha l’andamento irregolare della memoria, che mette a fuoco le cose in modo parziale,
collega i vuoti con l’immaginazione o il desiderio e ricostruisce tutto a posteriori, conoscendo già, se non la
fine, un punto d’arrivo da cui guardare indietro. Il linguaggio, che vuole avvicinarsi alla poesia o che da
quella si muove per farsi racconto, è immaginifico e aderente al sentire di chi scrive, suggerisce un denso
sostrato autobiografico e l’intento di mostrare un particolare tipo di dolore, di isolarlo, specificarlo,
legittimarlo, mettere in luce tutta la sua specificità per dimostrare che è come tutti gli altri, e di tutti gli altri
ha tanto il valore e quanto la generalità.

Sola a dover fare i conti con la definizione della propria identità di genere, con l’eredità di un’appartenenza
etnica, culturale e religiosa, talvolta scomoda e limitante, soverchiata dalle contraddizioni, dai conflitti, dal
dolore e dalla rabbia che la abitano e che non riesce a contenere e a pacificare, Kausar lotta tra l’istinto di
fuggire da sé stessa, di lasciare affondare le parole piccole che si sforzano di tenere insieme le vite che si



separano e la pazienza, la resilienza del raccogliersi in pezzi e rimettersi insieme, cercando di volta in volta di
dar forma e nome al disordine del proprio sentire, al cospetto di Allah, che forse guarda da qualche altra parte
e di una schiera di dèi che rispondono all’umana ingratitudine con arroganza, trascuratezza e abbandono.

E fino alla fine del romanzo non si trovano risposte o consolazioni. Kausar aveva chiesto ad Allah più spazio,
e si ritrova infine schizzata via in una galassia vuota. Partita con l’illusione che, tagliati tutti i fili, non
restasse che contemplare tutte le strade aperte davanti a sé e scegliere verso quale orizzonte camminare, e
ritrovatasi invece legata ancora a tutti i pezzi di sé che aveva lasciato indietro, con una piccola nuova
consapevolezza, che solo attraverso gli altri, forse, ci si può davvero salvare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





