DOPPIOZERO

Sahlins el passato come paese straniero

Carlo Campailla
16 Gennaio 2024

Secondo Tucidide — e molti altri dopo di lui — Erodoto era un credulone e un bugiardo. Per dirlacon lo
storico francese Francois Hartog, Erodoto ha creduto quando non doveva e ha fatto finta di credere quando
non avrebbe dovuto. Un padre della menzogna, insomma, il cui peccato sarebbe stato quello di riportare tanti
fatti leggendari che gli venivano raccontati, dicerie che uno storico rigoroso dovrebbe scartare come false
condannandole all’ oblio. Tucidide, invece, non poteva ammettere, nei suoi resoconti, niente che non fosse
ViSSuto in prima persona o quantomeno accertato: la sua doveva essere una storiografia politica e militarein
cui figuravano solamente fatti verosimili, con uno stile che non lasciasse spazio a niente che potesse
alontanare il lettore dallaredtadei fatti. Sotto questa moltitudine di avvenimenti, I’ambizione dello storico
sarebbe, a suo avviso, quelladi individuare le leggi di natura che governano |’ agire umano. Da cui anche la
pretesadi unastoria universale.

Non acaso nel XV1I secolo, con I’ affermarsi del moderno capitalismo, tra Erodoto e Tucidide € stato proprio
il secondo a essere designato come padre fondatore della moderna concezione di storia, con unafolta schiera
di entusiasti che ne hanno sviluppato gli insegnamenti, tra cui pensatori come Thomas Hobbes — che ne fu
anche il traduttore — e David Hume. Secondo quest’ ultimo, “I’inizio dellavera storia” sarebbe da
individuarsi, in Tucidide, nel famoso dialogo trai Mélii e gli Ateniesi, dove questi ultimi affermano di agire
con la consapevolezza che “per invincibile impulso naturale, ove uomini o dei, sono piu forti,
dominano”, e che qualorai ruoli si fossero invertiti, i piu deboli avrebbero agito nel medesimo modo dei piu
forti. Insomma, Tucidide sarebbe stato un precursore dell’idea di homo homini lupus e di una natura umana
universale che guidi, sotto sotto, il corso della storia. Rimuovendo le impurita del fantastico da quel materiale
grezzo che € la storia, rimarrebbe una serie di vicissitudini politiche e militari che trovano la propria
giustificazione in unainnata predisposizione dell’ essere umano al perseguimento dei propri interessi
personali.

Eppure, sembra che Erodoto abbia avuto almeno un merito: quello di aver non solo descritto, ma anche
creato, con le sue Storie, gli Sciti, quel popolo di nomadi che per i greci eral’ altro assoluto, il rovesciamento
dei loro valori, maanche lo specchio guardandosi nel quale poter scoprire sé stessi. Questo forse non basta
per donare a Erodoto il titolo di etnologo; ma tale sensibilita antropol ogica € sicuramente sufficiente afarci
riflettere sul valore di tutti questi scarti, di queste voci che per quanto non veritiere circolano, vengono
tradotte, dette e ridette, stravolte e distorte. E nel loro continuo proliferare che fatti, notizie, voci, miti creano
de facto quellagrigliadi lettura che, attraverso il linguaggio ei segni, permette a una comunita di pensare se
stessa e il mondo. In breve, si fanno cultura.

Ma se per la storiografiadi Tucidide I’ elemento culturale costituisce materiale di scarto, cosa s € perso? E
cosa s e guadagnato? Sembrerebbe che eliminando la culturadal corso degli eventi questa riemerga sotto
mentite spoglie: ecco sorgere vecchi miti delle origini, tradizioni di cui riannodarei fili, leggi di natura che
governano il decorso storico, teleologie e principi unificatori della storia universale. In breve, non assistiamo
forse a una naturalizzazione della cultura?

Sarebbe forse d’ uopo, allora, prendere e distanze da Tucidide, provando areintrodurre la negletta cultura
nella storia, come suggerisce Marshall Sahlins in un volume appena tradotto in italiano, Nonostante Tucidide.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sahlins-e-il-passato-come-paese-straniero
https://test.doppiozero.com/carlo-campailla

La storia come cultura (Eleuthera, pp.423, €24). Secondo I’ autore non v’ & dubbio: la natura umana sarebbe
una“animalizzazione dellaretorica della storia’, e’ eliminazione del meraviglioso dalla storiografia un
modo per “svalutareil culturale afavore del naturale per il bene dell’ universale’.

Il punto di partenza dell’ antropologo americano e |’ esatto opposto dello storico ellenico: quest’ ultimo
prescinde dalle differenze di cultura per ambire a una storia che dal particolare, sotto I’insegna di leggi di
natura valide per tutti, risalgaverso I’ universale. Per Sahlins, invece, “se il passato e un paese straniero,
alloraé un’atracultura’, ed € dunque un perfetto oggetto d’ analisi antropologica. E se, come si sa, il senso
emerge sempre dalle differenze, I’ antropologia hafinora lavorato per comparazione tra culture diverse.
Tuttavia, il punto di vista adottato dall’ antropologo non €, qui, quello del nativo. Prendendo spunto dal
teorico dellaletteratura russo Michail Bachtin, secondo cui “una cultura altrui soltanto agli occhi di un’altra
culturasi svelain modo piu completo e profondo”, Sahlins decide di comparare le pratiche degli antenati
ellenici non solo con la cultura occidentale moderna, ma assumendo anche un altro punto di vista, alui assai
familiare: quello del nativi delleisole Figi. Laguerradel Peloponneso tra Atene e Sparta (narrata da
Tucidide) mostrerebbe infatti straordinarie analogie con la guerra della Polinesia del XI1X secolo (studiata da
Sahlins), cosi comei rapporti trai rispettivi protagonisti, le loro politiche interne, le loro ecologie del potere.

Nei tre lunghi capitoli che compongono il libro, Sahlins affronta a cune questioni di fondamentale
importanza storiografica sollevate dal testo di Tucidide, utilizzando |a comparazione con la guerra
polinesiana come volano per mostrare il valore euristico che |’ antropol ogia pud avere nell’ analisi storica.
Secondo Tucidide le principali differenze tra Sparta e Atene erano pur sempre differenze di carattere: la
democratica Atene, potenza marittimain continua espansione, e la conservatrice e xenofoba Sparta, potenza
terrestre chiusa nel propri confini. Del resto, gli stessi spartani riconducevano i propri caratteri atradizioni
radicate in tempi immemorabili, ovvero alla costituzione donatagli dal loro eroe culturale, Licurgo.
Invenzione della tradizione? Come dicevalo storico Marc Bloch, non bisognerebbe confondere lafiliazione
con la spiegazione.

Sahlins ci mostra come le differenze di temperamento siano culturalmente motivate, e le trasformazioni
culturali interdipendenti: molte delle caratteristiche di Sparta sorgono come negazione di quelle atenies,
come se queste due citta si fossero sviluppate parallelamente in quanto “antitipi strutturali”, antitesi cioe
I’'unadell’ altra. La questione non & nuova per gli antropologi: o studioso britannico Gregory Bateson conio a
tal proposito il concetto di schismogenes, inteso come “processo di differenziazione delle norme del
comportamento individuale, che risulta da un’ interazione cumulativatraindividui”. Analizzando le
trasformazioni paralele di Atene e Sparta prima, e delle polinesiane Bau e Rewa poi, Sahlins ci mostrachele
differenze, ancora unavolta, nascono non dall’isolamento, ma dallarelazione: “la determinazione &
negazione’.

Tucidide pero, continua Sahlins, non si limitaaridurre le strutture sociali e culturali a differenze di natura.

C’ e come unasortadi confusione nei suoi resoconti, come se talvoltanon si capiscachi siail vero attore
dellastoria. L’ origine della guerra del Peloponneso sarebbe daricercarsi nella“potenza affermatasi degli
Atenies elapauraderivatane ai Lacedemoni”. Bisognerebbe percio chiedersi se la guerra sarebbe stata
diversa senza un Temistocle o un Alcibiade, 0 sei sovrani figiani avrebbero fatto o meno la differenzanella
guerra polinesiana. La questione, si sa, € di quelle che hanno da sempre attraversato il dibattito storiografico:
chi agisce nella storia? Stati, eserciti, popolazioni, singoli individui? Sono le condizioni sistemiche o le scelte
individuali a determinare il corso degli eventi?

Ecco che in questo libro, prendendo sul serio laculturae le formazioni sociali che hanno attraversato la storia
greca e polinesiana, le cose appaiono piu chiare. Possono darsi casi in cui I’individuo € messo nelle
condizioni di poter fare la storia (Napoleone ricopriva una caricaistituzionale in cui risiedevano i suoi poteri)
oppure possono verificarsi congiunture in cui I’individuo diventa determinante, con sua gloria personale, e
divenire motore della storia (si pensi aquei campioni sportivi che rimangono scol piti nella storia per un goal
all’ ultimo minuto). Ma, in ogni caso, s tratta sempre di un campo di possibilita predisposto dalla stessa
culturain un determinato momento storico. Restituendo a culture, individui, contingenze laloro dignita di



fattori storici, il testo di Sahlins € sicuramente uno strumento utile per ispessire unalinea del tempo che,
altrimenti, sarebbe mera successione evenemenziale.

Questo volume ci giungeamo’ di monito dei rischi di qualsiasi concezione essenzialista della storia.
Secondo Aristofane la storiografia tucididea non faceva gli interessi di nessuno se non dei primi cittadini
ateniesi. La natura umana descritta da Tucidide, in quanto universalizzazione di una parzialita, non eraquella
degli esclusi dalla societa ellenica. Come dice Sahlins “in una storiografia privadi antropologia, i nostri
resoconti si riducono alle indeterminatezze di una generica natura umana o al senso comune implicito della
propriatribu: I’ ethocentrismo di quest’ ultima, sotto formadi interesse razionale, € Spesso preso per
I"universalita della prima’. Sarebbe bene, soprattutto nel nostro presente, essere quantomeno sospettosi di
tutta quella pletora di discorsi che, rovistando nel passato in cercadi origini, tradizioni, grandi uomini,
teleologie e leggi di natura, costruiscono una storia tutt’altro che neutrale e naturale. Riportare un po’ di
culturanella storiasignificaquindi restituire al passato quella complessita che spesso si vuole dimenticare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




thera

eléeu

<L
(e 4
O
=
]
e,
-




