
 

Sahlins e il passato come paese straniero 
Carlo Campailla
16 Gennaio 2024

Secondo Tucidide – e molti altri dopo di lui – Erodoto era un credulone e un bugiardo. Per dirla con lo
storico francese François Hartog, Erodoto ha creduto quando non doveva e ha fatto finta di credere quando
non avrebbe dovuto. Un padre della menzogna, insomma, il cui peccato sarebbe stato quello di riportare tanti
fatti leggendari che gli venivano raccontati, dicerie che uno storico rigoroso dovrebbe scartare come false
condannandole all’oblio. Tucidide, invece, non poteva ammettere, nei suoi resoconti, niente che non fosse
vissuto in prima persona o quantomeno accertato: la sua doveva essere una storiografia politica e militare in
cui figuravano solamente fatti verosimili, con uno stile che non lasciasse spazio a niente che potesse
allontanare il lettore dalla realtà dei fatti. Sotto questa moltitudine di avvenimenti, l’ambizione dello storico
sarebbe, a suo avviso, quella di individuare le leggi di natura che governano l’agire umano. Da cui anche la
pretesa di una storia universale.

Non a caso nel XVII secolo, con l’affermarsi del moderno capitalismo, tra Erodoto e Tucidide è stato proprio
il secondo a essere designato come padre fondatore della moderna concezione di storia, con una folta schiera
di entusiasti che ne hanno sviluppato gli insegnamenti, tra cui pensatori come Thomas Hobbes – che ne fu
anche il traduttore – e David Hume. Secondo quest’ultimo, “l’inizio della vera storia” sarebbe da
individuarsi, in Tucidide, nel famoso dialogo tra i Melii e gli Ateniesi, dove questi ultimi affermano di agire
con la consapevolezza che “per invincibile impulso naturale, ove essi uomini o dei, sono più forti,
dominano”, e che qualora i ruoli si fossero invertiti, i più deboli avrebbero agito nel medesimo modo dei più
forti. Insomma, Tucidide sarebbe stato un precursore dell’idea di homo homini lupus e di una natura umana
universale che guidi, sotto sotto, il corso della storia. Rimuovendo le impurità del fantastico da quel materiale
grezzo che è la storia, rimarrebbe una serie di vicissitudini politiche e militari che trovano la propria
giustificazione in una innata predisposizione dell’essere umano al perseguimento dei propri interessi
personali.

Eppure, sembra che Erodoto abbia avuto almeno un merito: quello di aver non solo descritto, ma anche
creato, con le sue Storie, gli Sciti, quel popolo di nomadi che per i greci era l’altro assoluto, il rovesciamento
dei loro valori, ma anche lo specchio guardandosi nel quale poter scoprire sé stessi. Questo forse non basta
per donare a Erodoto il titolo di etnologo; ma tale sensibilità antropologica è sicuramente sufficiente a farci
riflettere sul valore di tutti questi scarti, di queste voci che per quanto non veritiere circolano, vengono
tradotte, dette e ridette, stravolte e distorte. È nel loro continuo proliferare che fatti, notizie, voci, miti creano
de facto quella griglia di lettura che, attraverso il linguaggio e i segni, permette a una comunità di pensare sé
stessa e il mondo. In breve, si fanno cultura. 

Ma se per la storiografia di Tucidide l’elemento culturale costituisce materiale di scarto, cosa si è perso?  E
cosa si è guadagnato? Sembrerebbe che eliminando la cultura dal corso degli eventi questa riemerga sotto
mentite spoglie: ecco sorgere vecchi miti delle origini, tradizioni di cui riannodare i fili, leggi di natura che
governano il decorso storico, teleologie e principi unificatori della storia universale. In breve, non assistiamo
forse a una naturalizzazione della cultura?

Sarebbe forse d’uopo, allora, prendere le distanze da Tucidide, provando a reintrodurre la negletta cultura
nella storia, come suggerisce Marshall Sahlins in un volume appena tradotto in italiano, Nonostante Tucidide.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sahlins-e-il-passato-come-paese-straniero
https://test.doppiozero.com/carlo-campailla


La storia come cultura (Eleuthera, pp.423, €24). Secondo l’autore non v’è dubbio: la natura umana sarebbe
una “animalizzazione della retorica della storia”, e l’eliminazione del meraviglioso dalla storiografia un
modo per “svalutare il culturale a favore del naturale per il bene dell’universale”. 

Il punto di partenza dell’antropologo americano è l’esatto opposto dello storico ellenico: quest’ultimo
prescinde dalle differenze di cultura per ambire a una storia che dal particolare, sotto l’insegna di leggi di
natura valide per tutti, risalga verso l’universale. Per Sahlins, invece, “se il passato è un paese straniero,
allora è un’altra cultura”, ed è dunque un perfetto oggetto d’analisi antropologica. E se, come si sa, il senso
emerge sempre dalle differenze, l’antropologia ha finora lavorato per comparazione tra culture diverse.
Tuttavia, il punto di vista adottato dall’antropologo non è, qui, quello del nativo. Prendendo spunto dal
teorico della letteratura russo Michail Bachtin, secondo cui “una cultura altrui soltanto agli occhi di un’altra
cultura si svela in modo più completo e profondo”, Sahlins decide di comparare le pratiche degli antenati
ellenici non solo con la cultura occidentale moderna, ma assumendo anche un altro punto di vista, a lui assai
familiare: quello dei nativi delle isole Figi. La guerra del Peloponneso tra Atene e Sparta (narrata da
Tucidide) mostrerebbe infatti straordinarie analogie con la guerra della Polinesia del XIX secolo (studiata da
Sahlins), così come i rapporti tra i rispettivi protagonisti, le loro politiche interne, le loro ecologie del potere.

Nei tre lunghi capitoli che compongono il libro, Sahlins affronta alcune questioni di fondamentale
importanza storiografica sollevate dal testo di Tucidide, utilizzando la comparazione con la guerra
polinesiana come volano per mostrare il valore euristico che l’antropologia può avere nell’analisi storica.
Secondo Tucidide le principali differenze tra Sparta e Atene erano pur sempre differenze di carattere: la
democratica Atene, potenza marittima in continua espansione, e la conservatrice e xenofoba Sparta, potenza
terrestre chiusa nei propri confini. Del resto, gli stessi spartani riconducevano i propri caratteri a tradizioni
radicate in tempi immemorabili, ovvero alla costituzione donatagli dal loro eroe culturale, Licurgo.
Invenzione della tradizione? Come diceva lo storico Marc Bloch, non bisognerebbe confondere la filiazione
con la spiegazione. 

Sahlins ci mostra come le differenze di temperamento siano culturalmente motivate, e le trasformazioni
culturali interdipendenti: molte delle caratteristiche di Sparta sorgono come negazione di quelle ateniesi,
come se queste due città si fossero sviluppate parallelamente in quanto “antitipi strutturali”, antitesi cioè
l’una dell’altra. La questione non è nuova per gli antropologi: lo studioso britannico Gregory Bateson coniò a
tal proposito il concetto di schismogenesi, inteso come “processo di differenziazione delle norme del
comportamento individuale, che risulta da un’interazione cumulativa tra individui”. Analizzando le
trasformazioni parallele di Atene e Sparta prima, e delle polinesiane Bau e Rewa poi, Sahlins ci mostra che le
differenze, ancora una volta, nascono non dall’isolamento, ma dalla relazione: “la determinazione è
negazione”. 

Tucidide però, continua Sahlins, non si limita a ridurre le strutture sociali e culturali a differenze di natura.
C’è come una sorta di confusione nei suoi resoconti, come se talvolta non si capisca chi sia il vero attore
della storia. L’origine della guerra del Peloponneso sarebbe da ricercarsi nella “potenza affermatasi degli
Ateniesi e la paura derivatane ai Lacedemoni”. Bisognerebbe perciò chiedersi se la guerra sarebbe stata
diversa senza un Temistocle o un Alcibiade, o se i sovrani figiani avrebbero fatto o meno la differenza nella
guerra polinesiana. La questione, si sa, è di quelle che hanno da sempre attraversato il dibattito storiografico:
chi agisce nella storia? Stati, eserciti, popolazioni, singoli individui? Sono le condizioni sistemiche o le scelte
individuali a determinare il corso degli eventi? 

Ecco che in questo libro, prendendo sul serio la cultura e le formazioni sociali che hanno attraversato la storia
greca e polinesiana, le cose appaiono più chiare. Possono darsi casi in cui l’individuo è messo nelle
condizioni di poter fare la storia (Napoleone ricopriva una carica istituzionale in cui risiedevano i suoi poteri)
oppure possono verificarsi congiunture in cui l’individuo diventa determinante, con sua gloria personale, e
divenire motore della storia (si pensi a quei campioni sportivi che rimangono scolpiti nella storia per un goal
all’ultimo minuto). Ma, in ogni caso, si tratta sempre di un campo di possibilità predisposto dalla stessa
cultura in un determinato momento storico. Restituendo a culture, individui, contingenze la loro dignità di



fattori storici, il testo di Sahlins è sicuramente uno strumento utile per ispessire una linea del tempo che,
altrimenti, sarebbe mera successione evenemenziale. 

Questo volume ci giunge a mo’ di monito dei rischi di qualsiasi concezione essenzialista della storia.
Secondo Aristofane la storiografia tucididea non faceva gli interessi di nessuno se non dei primi cittadini
ateniesi. La natura umana descritta da Tucidide, in quanto universalizzazione di una parzialità, non era quella
degli esclusi dalla società ellenica. Come dice Sahlins “in una storiografia priva di antropologia, i nostri
resoconti si riducono alle indeterminatezze di una generica natura umana o al senso comune implicito della
propria tribù: l’etnocentrismo di quest’ultima, sotto forma di interesse razionale, è spesso preso per
l’universalità della prima”. Sarebbe bene, soprattutto nel nostro presente, essere quantomeno sospettosi di
tutta quella pletora di discorsi che, rovistando nel passato in cerca di origini, tradizioni, grandi uomini,
teleologie e leggi di natura, costruiscono una storia tutt’altro che neutrale e naturale. Riportare un po’ di
cultura nella storia significa quindi restituire al passato quella complessità che spesso si vuole dimenticare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





