DOPPIOZERO

Profondita e superficie

Alfonso Maurizio lacono
16 Gennaio 2024

Il coniglio bianco non si accorge che la profondita & nella superficie

Lanostraepocas caratterizza per |o stare ala superficie. Non ¢’ é tempo per approfondire, per ricercare, per
riflettere. Tutto dev’ essere qui e ora, poi Si passa ad altro. E questo poi € il momento dopo, I’istante dopo.
Siamo un po’ comeil coniglio bianco di Alice nel paese delle meraviglie, colui che esclamadi continuo:
tardi; etardi!, non guarda nemmeno la piccola Alice ed e tutto preso dal tempo che gli sfugge e che egli cerca
di afferrare. Siamo semprein ritardo in un tempo che corre sempre piu veloce e affannati 1o inseguiamo,

quas senza speranza. In fondo, allafine, non e piu la meta che conta, mail correre con il fiatone ed essere
convinti che questo correre sialavitache si deve vivere. Siamo tutti un po’ il coniglio bianco, anche se non
ce ne rendiamo conto.

Il coniglio bianco non si accorge che la profondita sta nella superficie. E neanche noi ce ne accorgiamo. La
superficialita che dominaoggi € senza profondita. Con il neoliberismo le lotte per le liberta e per i diritti, il
razzismo e |’ antirazzismo, lo sfruttamento sul lavoro el’illusione di poter essere imprenditori di sé stessi,
I”inquinamento, la corruzione e il moralismo si sono giustapposti. La chiamano democrazia, ma é soltanto un
pastiche. Vi sono vie d’ uscita? Basta non contrapporvi lavecchiaideadi profondita e cercarne unanuova,
che non s trova nel fondale del mare, nel punto cieco di una galleriao nel punto di fugadi un quadro
prospettico, bensi trale maglie della superficie, 1a dove facciamo fatica a vederla proprio mentre ci balza agli
occhi. Nelle Lezioni americane Italo Calvino cita un aforismadi Hofmannsthal: “La profondita deve essere
nascosta. Dove? Nella superficie” (1l libro degli amici, Adelphi, 1980, p. 56). Calvino associa questafrase a
una considerazione di Wittgenstein: “cio che € nascosto non ci interessa’ (Ricerche filosofiche, § 126,
Einaudi, 1999, p. 70). || problemadi Calvino € larelazionetrale parole e le cose, trail linguaggio eil reale.
Poco prima avevarilevato che si era sempre trovato di fronte a due strade divergenti: laprima s incammina
verso lo spazio mentale di unarazionalitafatta di forme astratte; la secondaverso il tentativo di trovare

I’ equivalente verbale di uno spazio riempito di oggetti.

In questa seconda strada, si perde I’ illusione che e parole possano copiare le cose, 0, piu precisamente, che vi
jpossa essere una conoscenza esatta delle cose, riprodotte attraverso le parole. A proposito delle due strade
divergenti, Calvino scrive nelle Lezioni americane (Mondadori, 2011): “ sono due diverse pulsioni verso

I esattezza che non arriveranno mai alla soddisfazione assoluta: I’ una perché le lingue naturali dicono sempre
qualcosain piu rispetto ai linguaggi formalizzati, comportano sempre una certa quantita di rumore che
disturba |’ essenzialita dell’ informazione; I’ altra perché nel rendere conto della densita e continuita del mondo
checi circondail linguaggio s rivelalacunoso, frammentario, dice sempre qualcosain meno rispetto alla
totalita dell’ esperibile” (p. 56).

Il linguaggio, al contrario di cio che pensavano Aristotele, S. Tommaso e Cartesio, si rivelainadeguato a
conoscere la densita e la continuita del mondo. Furono Nietzsche, Cézanne e Rodin atrasformare tale
inadeguatezza in un vantaggio della conoscenza. Ma per fare cio dovettero fare ameno dell’ idea che la verita
si trova nascosta nella profondita e che la profondita é tale solo se e distante.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/profondita-e-superficie
https://test.doppiozero.com/alfonso-maurizio-iacono

Primadi loro vi si avvicinarono Marx con lateoria del feticismo dellemerci (“le relazioni sociali, scrive,
appaiono come guel che sono”), Taine con I’idea della conoscenza come sostituzione, Flaubert grazie a
Bouvard e a Pécuchet



[TALO
CANING



Laverita é nelle trame dell’ apparenza, I'invisibile che si trova nel visibile. Rendere visibile, scrive Paul Klee.
Si rende visibile cio che non si vede all’interno del visibile, non alle sue spalle. La profondita non e laggiu,
lontano, come I’ avevano immaginato e costruito i grandi prospettici del Rinascimento, e invece nelle
relazioni che simultaneamente si intrecciano in tutte le dimensioni. Non si da un solo punto di vista. Era
guesto che intendeva Cézanne e che hanno colto di lui Giacometti, Delauney e Merleau-Ponty. Era questo
che voleva dire Nietzsche quando scrive: “questi Greci erano superficiali — per profondital” .

Come osservail signor Palomar: “Solo dopo aver conosciuto la superficie delle cose, ci si pud spingere a
cercare quel che ¢’ é sotto. Mala superficie delle cose € inesauribile” (Palomar, Mondadori, 2015, p. 51). Per
guesto la profondita va cercata non lontano, non altrove, non a di ladi cio che appare, ma, come hafatto
Cézanne con la sua Montagna, nelle trame della superficie, perché appunto I'invisibile sta nelle reti del
visibile cosi come o sfruttamento sta nelle trame dellamerce e della sua visibilita. Una buona parte del
marxismo credeva che la verita stesse nascosta dietro I’ apparenza in una profondita distante. Ma unavolta
disvelato I’inganno dell’ apparenza, davvero si é trovata la verita nell’ essenza delle cose? E quando,
rovesciato il potere, s diventa depositari dellaverita, in nome di che cosa si puo criticare e lottare contro il
dominio della verita? Oppure la critica e la lotta cessano di esistere perché il bene, il vero, il bello sono stati
raggiunti? E se invece immaginiamo il mondo come basato sulla sola superficie, cosi come s mostrain
guest’ epoca dominata dal neoliberismo, un mondo senza storia e senza profondita, un mondo in cui il
presente annulla il passato e rende superfluo il futuro, questaimmagine non é forse la nostra realta? Quella
che alcuni chiamano postmoderno e che somigliatanto a una caverna abitata da spettatori che non possono
fare ameno delle loro catene, ssimile aquelladi Platone, ma pienadi luci che abbagliano atal punto da offrire
lo stesso effetto di quell’ atra descrittanel VII Libro della Repubblica. Un tempo si diceva: “Laveritae
rivoluzionaria’. Oggi bisogna dire: “Lacriticadellaverita é rivoluzionaria’.

I mondo di oggi € dominato dall’ arrogante idea della fine delle ideologie e della storia. Un mondo
autoreferenziale, senza profondita, senza passato, senza futuro. Per questo lacriticaallavecchiaidea di
profondita non deve significare affatto unarinunciaa concetto, perché la negazione della profonditariflette
un’ accettazione del mondo cosi com’é, un distrarsi di fronte allo sfruttamento degli esseri umani e alla
devastazione della naturain nome della molteplicita fatta di cose ed eventi che si giustappongono. E questa
giustapposizione é chiamata liberta. Un’idea nuova e diversa di profondita, invece, € gianel solitario Vico e
in quei pensatori chetrail X1X eil XX secolo avevano cercato altre vie, e che, nellaricercadi nuovi modi di
concepire la conoscenza e la rappresentazione, questa volta rinunciando all’ idea che vi sia corrispondenzatra
linguaggio e mondo, avvertirono la crisi della ragione moderna ma non accettarono mai chetalecrisi s
trasformasse né nel suo rimpianto né nella sua dissoluzione. Inoltre, unariconsiderazione del concetto di
profonditain questa chiave pud permettere di rileggere lateoriadel feticismo delle merci di Marx non piu nei
termini dell’ opposizione essenza/apparenza, veritalinganno. Foucault, seguendo Nietzsche, negli anni *60
propose una critica dell’ Allegoria della profondita.

Erano gli anni in cui Ricoeur e Foucault interpretavano Marx, Nietzsche e Freud come filosofi del sospetto.
Sospettare qualcosa non vuol dire necessariamente vedere cosa vi sia nascosto dietro e a distanza, ma, come
nella Lettera rubata di Edgar Allan Poe, cercare quel che non vediamo sulla superficie. Dove va dungque
cercata oggi la profondita? Nei due amanti del Cantico dei Cantici che si desiderano attraverso unafinestra,
nel feticismo dellamerce di Karl Marx, nel Greci antichi visti da Nietzsche, nella Montagna St. Victoire di
Paul Cézanne, nel concetto di storiain Walter Benjamin, nell’idea di rendere visibile in Paul Klee, nel
Palomar di Italo Calvino ein tutti coloro che, cercando |a profondita nella superficie, possono aiutarci a
trovare un modo diverso di comprendere larealta ritornando aimmaginare il futuro che stali nelle trame del
presente

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







