DOPPIOZERO

Shoah e Nakba. Storie etraumi

David Bidussa
27 Gennaio 2024

Il «Giorno dellamemoria» 2024 si preannuncia come un’ occasione altamente conflittuale.

L a carica emozional e che accompagna le immagini della guerra a Gaza avra un peso rilevante. Allo stesso
tempo questa scadenza avviene in un clima che registra un innalzamento dell’ antisemitismo.

Se quellagiornata s risolveranel passaggio da un attore vissuto come vittima eterna, a un altro assunto come
vittima eterna, non faremo nessun passo in avanti: semplicemente passeremo da una metaforaideologica a
un’ altra metafora ideol ogica.

In politica le metafore ideol ogiche non segnano nessun processo di riflessione culturale. Sono solo maschere
per non fare i conti né con i problemi connessi con il tema; né con la storia; né, infine, con il presente.
Segnano solo un comportamento commemorativo e/o celebrativo. Hanno valore perché formano una
tifoseria, ma non inaugurano nessun percorso di responsabilita, anzi fanno di tutto per evitarla. Niente di
innovativo né di eccezionale. Semplicemente la conferma, come scrive Eszter Kovats, che viviamo in un
tempo in cui lo spazio attribuito ad attori a cui riconoscereil diritto di parola e molto piu rilevante che
discutere nel merito di cio che dicono

Anche per questo e significativo misurarsi con i temi e le questioni proposte nel libro Olocausto e Nakba.
Narrazioni trastoria e trauma a cura di Bashir Bashir e Amos Goodberg (il primo del Van Leer Jerusalem
Ingtitute e il secondo docente presso la Hebrew University of Jesusalem). Qui di celebrativo ¢’ € molto poco.
C einvece, e moltissimo, di una possibile agenda culturale per domani, a netto del concordare o meno con il
contenuto dei saggi che compongono il libro.

Un libro, scrive Alessandro Barchi nella presentazione della traduzione italiana (il libro originariamente &
uscito nel 2019 per la Columbia University Press) fondato sulla “distinzione continuamente ripetutatra
empatia e identita: se da una parte risultaimpossibile identificarsi completamente nell’ altro, dall’ altra
emergono la necessita e |’ urgenza di educare le coscienze all’ empatia verso I’ altro, verso latragedia altrui”

[p. 10]

Due sono i dati da prendere in esame.

Il primo dato piu evidente € perchéi testi che compongono il libro sono il risultato di un incontro e di un
confronto traintellettuali (quindici in tutto) che sono in minoranzain ciascuno dei due gruppi umani di
rispettiva appartenenza (ebrei israeliani e palestines).

Talvolta quell’incontro e anche laricostruzione sotterranea di un dialogo e un passaggio “in eredita’ di
sensibilita artistiche (é il caso del confronto tra Grundig e Abed Abdi che ricostruisce Tal Ben-Zvi [pp. 279-
316]).

In alcuni casi i temi affrontati consentono un ritorno su questioni e argomenticv consolidati. E il caso per
esempio dellafisionomia etnica dell’ esperienza del Partito comunista palestinese e poi in Isragle tra periodo
della Terza Internazionale e poi dopo il 1948 su cui scrive, gianel 1978, llan Greilsammer (da sempre


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/shoah-e-nakba-storie-e-traumi
https://test.doppiozero.com/david-bidussa
https://www.socialeurope.eu/identity-politics-in-defence-of-old-white-men
https://www.zikkaron.com/prodotto/olocausto_nakba/
https://www.zikkaron.com/prodotto/olocausto_nakba/
https://www.vanleer.org.il/en/about-the-institution/
https://www.vanleer.org.il/en/about-the-institution/

convinto che solo studiando le minoranze si pud comprendere i punti di crisi e laproblematicitadi qualsias
sistema politico) e che qui e ripreso da Mustafa Khaba [pp. 211-232]; oppure Amnon Raz-Krakotzkin [pp.
121-136] che damolti anni lavora sul temadella culturadel bi-nazionalismo e che qui riprende molte delle
riflessioni proposte per esempio nel suo Exil et Souveraineté (2007) o piu recentemente Mishnaic
Consciousness,(2022).

Il secondo dato é che quell’incontro & possibile, culturalmente ed emozionalmente, perché a monte stanno
due elementi che entrano in gioco masu cui pure tutte le voci protagoniste convergono.

Confrontarsi con i saggi contenuti in questo libro implica primadi tutto misurarsi su questo secondo dato
perché é quello che consente di comprendere I’ offertadi contenuti dell’insieme dei saggi che lo compongono.

Questo secondo dato s sostiene su due criteri: da una parte sta una gquestione concettuale e di metodo
storiografico; dall’ atra una questione di visione.

Considero il primo aspetto

Nel 1977 lo storico Edoardo Grendi pubblica sullarivista“Quaderni storici “ (n. 35) un saggio dal titolo
Micro-analisi e storia sociale (in rete € leggibile qui una versione francese) che possiamo considerare
I’ origine concettuale del molti saggi che compongono Olocausto e Nakba.

In quel saggio I'ideadi Grendi (che con Carlo Ginzburg e Giovanni Levi stava per aprireil laboratorio della
“Microstoria’) eraquelladi ridurre in scalagli eventi scomponendo le vicende storiche in una serie di “storie
caso”; €io avrebbe permesso un utilizzo delle fonti libero da ogni pregiudizio macro-storico. L’ attenzione,
pertanto, doveva essere rivolta alle multiformi realta del mondo contadino, allafamigliae piuin generale a
tutte le classi inferiori, non direttamente coinvolte nella gestione del potere statale. L’ oggetto e |’ obiettivo di
Grendi stavano nel proporre il temadell’ analisi sulla piccola scala— dimensione del villaggio, del quartiere,
biografia di uno sconosciuto — per affrontare e scavare, con rinnovata sensibilita, problemi di “grande scala’.

Questadimensione di «giochi di scala» &€ fondamentale per comprendere il percorso concettuale che sta
dietro la gran parte dei saggi che compongono questa antologia.

Consideriamo orail secondo aspetto. Per molti lati o si puo far risalire a una nota che Edward Said scrive nel
novembre 1997. In quel testo dal titolo Bases for Coexistence, Said scrive in un passaggio cardine della sua
riflessione:

“...tracio che e accaduto agli ebrei durante la seconda guerramondiale e la catastrofe del popolo palestinese
va stabilito un nesso, matale nesso non puo essere creato solo a parole, 0 come argomento per demolire o
sminuireil vero contenuto dell’ Olocausto quanto del 1948. Essi non sono identici traloro, nél’uno nél’ altro
giugtificano la violenza presente, e nessuno dei due va, infine, minimizzato. C’ & abbastanza sofferenza per
tutti”.


https://lafabrique.fr/exil-et-souverainete/
https://www.vanleer.org.il/en/publication/mishna-consciousness-biblical-consciousness/
https://www.vanleer.org.il/en/publication/mishna-consciousness-biblical-consciousness/
http://journals.openedition.org/elh/944

BASHIR BASHIR
AMOS GOLDBERG

(A CURA DI)

Olocausto
e Nakba.
Narrazion
tra stona

. e trauma

Prefazione di ELias KHOURY
Postfazione di JACQUELINE ROSE

Olocausto e Nakba

D))

-..-_':
o
T3,
W)

s
i
N
LLi
foa]
|
=
P!
)
v
)
-

<

SHIR -

BASHIR Ba

Su questo tema, per esempio, esplicitamente riflette Nadim Khoury nel suo saggio [pp. 163-183].



L’ antologia si regge su quel criterio «emozionale», da una parte, e su quello storiografico metodol ogico
dall’ atra.

Quattro sono le sezioni su cui s articolail volume.

Nella prima sono affrontati i nodi culturali, le risorse concettuali per favorire una nuovasintassi affinché
Olocausto e Nakba possano essere pensati insieme in modo costruttivo e non conflittuale.

Laseconda s concentra su come ciascun gruppo ha preso (e pit spesso non ha preso) consapevolezza della
tragedia e del traumadell’ altro.

Laterza ha per temail percorso di domande e di visioni che la narrativa (molto piu della saggistica) é statain
grado di assumere per affrontarei significati ei simboli traumatici che si sono prodotti nellarelazione tra
Olocausto e Nakba.

Laquarta, infine, & forse quella concettual mente e umanamente piu intrigante di tutte. 11 suo oggetto [pp.
375-446] € un solo testo — il romanzo Children of the Ghetto dell’ autore libanese Elias Khoury pubblicato in
arabo nel 2016. L’ anadlis di quel testo, nei due saggi di Refga Abu-Remaileh, docente di arabo presso la Freie
Universitdt di Berlino, e di Raef Zeik, dell’ Universitadi Tel Aviv, affronta non solo una storia particolare, sia
per il montaggio che per 1o scavo interiore delle voci protagoniste, ma anche con che linguaggio, con quale
capacitadi scavo lanarrativa palestinese si sia rapportata al tema dell’ Olocausto, nonché cio che rimane, dei
silenzi o degli imbarazzi.

La storia che narra Khoury € quelladel suo incontro a New Y ork con un uomo palestinese di nome Adam
Danoun. Improvvisamente Adam Danoun muore e Khoury entrain possesso dei suoi taccuini incompiuti che
raccontano una storiadi espulsione, di fuga e di sopravvivenzain esilio, e che vede il protagonista passare
dall’ elaborazione del passato alla suarivisitazione e reinterpretazione, e infine al ripensamento e alla
reinvenzione del passato. Un processo che coinvolge e rimanda atutti i percorsi di esilio, mache la storia del
testo rende ancor piu significativa perchéi processi emozionali, il rapporto traluogo perduto e nostalgia, il
desiderio del ritorno ricalcano lingua, immaginario, espressioni metaforiche, sogni che parlano all’ esperienza
ebraica

Questo tratto di scambio/sovrapposizione e particolarmente significativo nel testo di Y ehuda Shenhav [pp.
419-446] che é il traduttore in ebraico dei romanzi di Elias Khoury e che in questo caso propone una
riflessione molto profonda non tanto sul compl della storia o sull’intreccio ma sulla dimensione dei
silenzi che accompagnano la storiadi quello sradicamento. Uno scavo che le domande del traduttore aiutano
a effettuare, perché connesse non con cio che non si vede ma con cio che non si vuole vedere. L’ effetto e che
riempiamo di parole il nostro presente, magari anche su temi da cui siamo presi violentemente, ma alafine
tutto appare come una strategia, voluta o casuale, con cui evitiamo accuratamente di prendere le misure del
reale. Quel percorso si interrompe, almeno temporaneamente, quando siamo costretti amisurarci con cio che
abbiamo sistematicamente evitato di affrontare. Alloral’ unicareazione &il silenzio. E lacondizione in cui
trovaamisurars Y ehuda Shenhav e che nel suo saggio restituisce con grande finezza.

Dentro ¢’ e unacondizione di luoghi di confine, di Rimlands, come richiama Mark Levene [pp. 77-103]
ovvero di quei territori marginali rispetto ai grandi aggregati che spesso diventano — nel corso della prima
meta del’ 900 trale guerre balcaniche di inizio secolo fino agli anni 40 —“il luogo primario di una sequenza
ripetutadi genocidi o di pulizie etniche” [p.78].

Lo stesso vale per gran parte dei testi che compongono questo volume: dal saggio di Alon Confino [pp.187-
209] che affrontala storia del rifiuto di una casa appena abbandonata da palestinesi in fuga da parte di una
coppiadi nuovi arrivati nel 1948, perché quella condizione immediatamente gli ricorda le proprie storie di
fuga; aleriflessioni di Omer Bartov [pp. 251-275] che propone unaraccoltadi storie, quello che si potrebbe
chiamare un archivio delle fughe e dei racconti di fuga.


https://www.arabicfiction.org/en/Children-of-the-Ghetto

“Siamo diventati testimoni storici, non perché abbiamo visto le cose, ma piuttosto perché le abbiamo
ascoltate. Siamo nati dopo questa guerra [laguerradel 1948, ndr] e quindi ne abbiamo portato il fardello”.

Sono le parole dello scrittore pal estinese Salman Natour che la storica Y ochi Fischer, vice direttrice del Van
Leer Jerusalem Institute (ente di ricercae di discussione pubblica che sul tema della convivenza &€ impegnato
da molto tempo), citaall’inizio del suo saggio [pp. 233-249]. Il tema e che una praticariconciliativa e
possibile solo se si scavanei sentimenti, che non sono i ricordi. Per cio scrive:

“Leparole di Natour rivelano i segni della Nakba nel corpo della generazione dei testimoni storici, se
scrivono di un dolore famigliare. Le medesime parole avrebbero potuto essere scritte dalla generazione degli
ebrei, testimoni storici dei racconti della Shoah con i suoi profughi eil suo dolore. Anche questa generazione
ne portail peso. Unavisitanei sogni di Salman Natour e nei miei sogni, in quanto figliadi un sopravvissuto
alla Shoah, potrebbe rivelare immagini simili di paura, di case vuote, di morte, di esilio. Cio chec’edi simile
sono le memorie occasionali sotto formadi flashback di pericolo e di silenzio, non gli eventi stessi.
Sussistono differenze fondamentali tra gli eventi, che non sono né simmetrici, né comparabili. C' € anche una
grande asimmetriatralaresponsabilita degli ebrei rispetto alla Nakba e |’ assenza di responsabilita dei
palestinesi per la Shoah. Tuttavia, cio che conta non sono i parallelismi tra gli eventi, ma laloro eco nelle
menti e nei corpi di isragliani e palestinesi, il dolore degli sfollati, I’ annientamento delle comunita, I’ esilio ei
profughi” [p. 233; il corsivo e miQ.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.vanleer.org.il/en/about-the-institution/
https://www.vanleer.org.il/en/about-the-institution/
https://www.vanleer.org.il/en/the-challenge-of-living-together/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

N R s

p——y




