
 

Perché siamo bugiardi? 
Laura Porta
4 Febbraio 2024

Ci viene insegnato a non dire bugie, ma davvero è possibile dire sempre la verità? 

Il saggio di Alberto Siracusano “Perché mentiamo. Cosa nascondono le bugie”, si addentra nelle
innumerevoli vie che può intraprendere la menzogna, ci orienta nel labirinto delle falsità e ci aiuta a capire il
mondo dei bugiardi, facendo riferimento a personaggi storici, film e opere letterarie.

Questo libro si sviluppa attorno alle cause e alle complesse conseguenze del mentire, pur senza esaurirne le
molteplici sfaccettature, partendo dal presupposto che la vita umana, nella sua complessità, esige sempre una
qualche forma di finzione o maschera sociale.

Mentire deriva da mens, mente, e fa riferimento alla capacità di usare la mente per fingere, per alterare la
verità.

Ma esiste anche un’etimologia fantasiosa di menzogna, inventata dai Trovatori cortesi del XII secolo:
mensonge da mens e songe, mente e sogno, in cui il mentire è un’azione combinata tra la mente cosciente e la
mente inconscia, cioè il sogno. Freud ci ha insegnato che l’Io non è padrone in casa propria, che il nostro
pensiero cosciente e il nostro mondo interno possono trovarsi in conflitto. Ciò significa che possiamo
decidere consapevolmente di mentire per essere accettati dagli altri, per mostrare un’immagine di noi più
adeguata alle aspettative altrui, ma non sempre questa operazione ci riesce: l’inconscio può tradirci
mostrando i nostri desideri più reconditi. Come lo fa? Attraverso le nostre “cadute”, i nostri lapsus, i nostri
atti mancati, le nostre dimenticanze. Ciò dovrebbe farci prendere atto della discrepanza tra la nostra volontà
dichiarata e il nostro reale desiderio inconscio. Spesso, invece, le nostre istanze inconsce sono rigettate,
soffocate, ostinatamente rifiutate.

Una certa dose di menzogna è intrinseca all’esistenza umana, sarebbe impensabile una vita sempre e solo
nell'ordine della sincerità, anzi, sarebbe segno di patologia. Come per esempio nell'autismo, dove
l’impossibilità a essere insinceri è una caratteristica che può divenire sconveniente, imbarazzante e rischiosa,
limitando pesantemente le prospettive di vita e relazionali.

Come scrive Belpoliti: “tutti i rapporti interpersonali si fondano sulla conoscenza gli uni degli altri. Tuttavia,
come si sa, non esiste una conoscenza corretta degli altri. A orientare i nostri comportamenti è infatti un
miscuglio di verità, errore e ignoranza; mescolate insieme, in percentuali diverse, queste tre cose ci
forniscono quotidianamente le regole per il nostro agire pratico, cui poi si aggiunge la “menzogna
esistenziale”, ovvero quel tanto di autoconvinzione, d’illusione, di cui abbiamo bisogno nei confronti di noi
stessi per continuare a comportarci come ci comportiamo”.

C’è una finzione necessaria per vivere, per essere socialmente accettati, ma esiste anche la menzogna
deliberata, seriale, strategica e perpetuata.

Si mente perché si vuole far credere di essere migliori di quello che si è, con la menzogna si possono vivere
vite affettive parallele. C’è chi dice bugie per paura, chi per vergogna, chi per sfida, chi per acquisire
controllo e potere, chi per gioco. Si mente per insicurezza oppure per mancanza di fiducia nell’altro.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/perche-siamo-bugiardi
https://test.doppiozero.com/laura-porta
https://www.doppiozero.com/che-cose-il-segreto


Scrive Siracusano: “Secondo Sant'Agostino, il bugiardo ha un cor duplex: si può definire bugiardo solo chi
dice il falso in modo intenzionale per nascondere il vero, e non chi lo dice per gioco o per ignoranza. Il
bugiardo è chi vuole ingannare l'altro per raggiungere un obiettivo, chi cerca di far passare per vero il falso.
Sant'Agostino elenca otto gruppi di bugie in base alla loro gravità, (in ordine decrescente): 1) menzogne
religiose; 2) menzogna maligna attiva, per far danno a qualcuno senza favorire nessuno; 3) menzogna
maligna passiva, per godere dell'inganno e averne un vantaggio; 4) menzogna pura, solo per godere nel
mentire; 5) menzogna motivata dal desiderio di piacere, con funzione sociale e relazionale; 6) menzogna
benevola innocente, per ottenere dei benefici materiali senza danneggiare nessuno; 7) menzogna necessaria
per salvare la vita di qualcuno; 8) menzogna per salvare la purezza e la castità”.

Il pensiero bugiardo è la prima forma di pensiero, perché l’essere umano viene al mondo con un tempo
prolungato di prematurità che lo rende più di altri esseri viventi alienato, dipendente dall’altro. Questa
dipendenza dall’altro lo ingloba nell’acquisizione di gesti, pensieri, usi, costumi e linguaggio, in modo
mimetico. 

Come scrive Claudia Baracchi nel suo recente saggio su Aristotele (Feltrinelli 2023), l’umano è l’animale più
imitativo, dove l’imitazione può essere intesa come “pratica del divenire e del tramutarsi, arte di stare
nell’azione e nel patire dell’altro, così da comprenderne la natura e le motivazioni profonde come forse non
sarebbe diversamente possibile”; l’imitazione, la finzione, la mimesis sono dunque pratiche con delle
possibilità creative, conoscitive ed evolutive. Trovare la misura tra l’alienazione e la disalienazione all’altro è
un processo in continuo divenire.

Un altro aspetto della bugia è quello di aiutarci a capire noi stessi e il mondo attraverso il percorso che va
dalla scoperta della bugia alla scoperta della verità. Comprendere perché mentiamo può permetterci di capire
qual è la verità alla quale vogliamo sfuggire.

Fa parte della sintonizzazione affettiva genitoriale la capacità di intuire le bugie dei figli, valutando se e
quando smascherarli, ma per fare questo è necessario liberarsi dagli eccessi delle aspettative narcisistiche nei
loro confronti. Come afferma Recalcati, rispettare il segreto del figlio è un atto di grande responsabilità
genitoriale. 

La verità è qualcosa di difficilmente definibile e inquadrabile in un concetto univoco: nel momento in cui si
cerca di afferrarne il senso più profondo, essa ci sfugge, come nel film di Kurosawa Rashomon, dove la
ricostruzione di una vicenda criminale e delittuosa attraverso tre diversi racconti mostra l'impossibilità di
ricostruire in modo preciso ciò che è veramente accaduto. La realtà storica è andata definitivamente perduta,
in quanto filtrata dall’emotività, dalle percezioni e dalle narrazioni dei singoli testimoni. Per questo la verità è
definita a volte oggettiva, a volte relativa, essa sta nell'occhio di chi guarda.

In psicoterapia, capire perché riteniamo così importante un nostro segreto può permetterci di conoscere
meglio noi stessi, può aiutarci a superare le nostre fragilità.

Numerosi esempi tratti dall'esperienza clinica dell'Autore esemplificano il rapporto tra segreto e verità in
psicoterapia, con un capitolo molto interessante anche sul ciclo di vita: dall'infanzia all'età anziana. Sono
molto diverse le bugie infantili da quelle dette in età adolescenziale o adulta, oppure da quelle dette nella
vecchiaia, magari causate dalla volontà di mascherare un inizio di demenza senile. 

Interessante anche l'approfondimento su come il segreto abbia una forte parentela con il trauma: a volte
l'indicibile è ciò che pesa nella storia soggettiva o familiare, non tanto perché intenzionalmente taciuto, ma
perché impossibile da dire e da sopportare.

Del resto, come affermava Jacques Lacan: “La verità è l'errore che fugge nell'inganno ed è raggiunto dal
fraintendimento”: dire tutta la verità è impossibile, mancano le parole, c’è una distanza strutturale tra il nostro
inconscio e la nostra coscienza. Nessuna comunicazione, nemmeno la più onesta e con le migliori intenzioni,
arriva a dire tutta la verità, credere di poterlo fare è un'ingenuità. 



La psicoanalista Helene Deutsch ha descritto un particolare tipo di personalità in cui il mentire e il non essere
in connessione con la propria verità più profonda arriva al paradosso, costruendo una personalità come se,
mettendo a punto il concetto di falso sé. Si tratta di persone che suscitano nell'interlocutore l'impressione che
il loro modo di essere manchi di genuinità, e tuttavia che ciò sia per loro del tutto normale. Scrive
Siracusano: “Questi individui si caratterizzano anche per una disposizione passiva verso l'ambiente e una
capacità di modellarsi alle aspettative nei loro confronti, come se mancasse completamente o fosse
inafferrabile il loro carattere autentico. Si mimetizzano nell'ambiente esterno in modo perfetto, riuscendo così
a cambiare aspetto, forma, ideali, a seconda del contesto in cui si trovano, tradendo inconsapevolmente se
stessi e gli altri con cui erano un momento prima in sintonia. La menzogna in questo caso è rappresentata
dalla capacità di mimetizzarsi perfettamente in qualsiasi contesto, in modo del tutto inautentico e senza
alcuna coerenza con sé stessi”.

Per lo psicoanalista Wilfred Bion, la bugia è il pane quotidiano dell'analista, che può riconoscerla e
rispettarla, poiché le formulazioni false sono mantenute “come una barriera contro affermazioni che
condurrebbero a un tumulto psicologico”. La verità, secondo Bion, ha carattere performativo, è capace cioè
di operare trasformazioni. L'analisi è un processo veritativo che aiuta il paziente a divenire sé stesso.

Il campo dell’inganno è costituito da una rete estremamente articolata e complessa di concetti diversi tra loro:
falsità, verità, bugia, omissioni, finzione, manipolazioni e molti altri ancora.

La capacità di mentire deliberatamente e serialmente è anche legata a una gestione particolare dell'emotività,
i mentitori seriali sono meno in preda all'ansia e alla colpa per l'inganno che mettono in atto; quindi, se dire
una bugia all'inizio innesca uno stato ansioso o di colpa, con il tempo, se si continua a mentire, si perderanno
questi sentimenti frenanti e si potrà mentire senza scrupoli.

Particolarmente interessante il capitolo sulle bugie virtuali o fake news, dove vediamo come l'ambito
dell'invisibilità garantito dalla rete slatentizzi e faciliti collettivamente la capacità di mentire.

Gli esempi sono innumerevoli, dal cyberbullismo alla costruzione falsa di notizie, dalle identità virtuali alle
comunità di persone che comunicano a partire da identità segrete, dai ritocchi della propria immagine per
mostrare un profilo migliore, al fenomeno delle truffe virtuali, l’elenco è ricco e fa riflettere sul ruolo della
verità e della finzione nell’epoca dei social media.

Infine, un capitolo sui malati di menzogna, dove viene evidenziato come le persone più inclini al pensiero
bugiardo siano gli individui con forti tratti narcisistici, persone per cui, per parafrasare Recalcati, la
menzogna, come l’odio, diviene una carriera senza limiti. Interessante a questo proposito è il film Prova a
prendermi, ispirato alla storia vera di uno dei più ingegnosi truffatori della storia.

La psicopatologia della bugia può avere conseguenze devastanti sulle sfere affettive e relazionali, incrinando
la fiducia accordata da parte delle persone vicine, rendendo ancor più dolorosi i suoi effetti. Scrive l’Autore:
“Protagonisti ne sono i traditori, gli impostori, i sociopatici, gli psicopatici, i narcisisti maligni. Tutti
mentitori, ma ognuno con un suo modo di mentire: per raggiungere uno scopo, per invidia, per gelosia, per
andare contro regole che non vogliono rispettare, per procurarsi ingiustamente un vantaggio”. 

L’immagine che ne emerge è dunque quella di un nucleo originario di alienazione a cui l’essere umano è
destinato, potendo scegliere però se perpetuare all’infinito questo dedalo di menzogne e di finzione, mettendo
a rischio sé e gli altri, oppure perseguire un percorso di autenticità. Questa scelta è sempre rinnovabile, va
decisa giorno dopo giorno, attimo dopo attimo, a causa della complessità degli esseri che noi siamo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





