
 

La verità, vi prego, sulla società 
Paolo Perulli
9 Febbraio 2024

Ma insomma la società esiste o no? Fin dal titolo, il libro di Giorgia Serughetti (La società esiste, Laterza
2023) si pone nel solco di una critica del neoliberismo, contrapponendosi alla famosa affermazione di
Margaret Thatcher (1987) che “la società non esiste” ma esiste solo l’individuo, “un arazzo vivente di uomini
e donne e persone”. Solo loro esistono, individui e famiglie. Serughetti sostiene invece che la società non è
mai morta, ma che si sono indeboliti i meccanisti di risanamento delle ingiustizie. Ma se la società esiste,
perché non si difende dal mercato come aveva sostenuto Karl Polanyi in La Grande trasformazione (1944)?
A metà strada fra scienza della politica e sociologia, fra stile giornalistico e riflessione accademica, il libro di
Serughetti si propone di mostrare la presenza di segni vitali della società contemporanea nel discorso
pubblico e nell’agire politico, come di un ritorno di ciò che è stato a lungo rimosso collettivamente e che
riaffiora dalle fratture, dalle sofferenze e dai disagi sociali. Si tratta di “tracce che resistono”, segnali deboli
da intercettare. L’obiettivo è dunque quello di identificare e di valorizzare le attività dei movimenti sociali,
pur in un quadro di generale frammentazione degli interessi degli attori sociali. Il libro è organizzato in
cinque capitoli. 

Nel primo capitolo è contenuta un’analisi del rapporto altalenante fra società e Stato nel corso del Novecento
fino ad oggi, ripercorrendo le tappe dell’avvento di un’ideologia neoliberista (fiducia nel mercato, libera
concorrenza, meritocrazia, superiorità del privato rispetto al pubblico) e l’avvicinamento ad essa da parte
degli eredi dei partiti di sinistra (con l’indicazione della famosa “terza via” formulata da Anthony Giddens),
mentre si assisteva a una battuta di arresto dell’eguaglianza e dello Stato sociale. La crescita dei populismi
illiberali avviene grazie alla capacità di intercettare lo scontento dei ceti medi, che sono (o si assume siano)
contrari a politiche redistributive. 

Il secondo capitolo si occupa di analizzare una serie di fratture sociali provocate dall’ordine neoliberista,
fratture verticali fra la parte superiore della società, le élites, e la grande maggioranza appartenente alla parte
inferiore; fra centro e periferia in senso orizzontale, fra l’io e gli altri in un contesto di depoliticizzazione
della società e di individualizzazione diffusa. 

Il terzo capitolo, intitolato “La politica senza società” affronta essenzialmente il tema del ruolo della critica
femminista di prima e di seconda generazione nel tentativo di incorporare le istanze delle minoranze e la
politica delle differenze nel “nuovo spirito del capitalismo”. Si considera il tema della politica dell’identità da
parte di gruppi collettivi, vista come un’articolazione delle lotte per la giustizia sociale, entrando nel merito
del rapporto fra identità e solidarietà.

L’obiettivo del quarto capitolo è di enumerare i segnali di una nuova politica, seguendo l’idea che essa stia
rinascendo dal basso e che sia necessario porre l’attenzione su ciò che si muove in modo quasi nascosto,
lontano dal clamore dei media, e che prende forma come conseguenza delle crisi che stiamo vivendo
(economiche, pandemiche, ambientali); si parla di “insorgenze radicali” che nascono dal legame esiziale fra
queste crisi.

A questo punto del volume, dopo una lunga disanima di carattere teorico su come il capitalismo abbia
distrutto la società (ma allora se ce l’ha fatta, la società non esiste!), si crea un’attesa sui segni tangibili della

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-verita-vi-prego-sulla-societa
https://test.doppiozero.com/paolo-perulli


sua ripresa, su quali siano le piste del ripristino della società e la riattivazione di quei meccanismi di
prevenzione o di compensazione delle ingiustizie e delle diseguaglianze sociali. 

Ma qui si incappa più in indicazioni prescrittive che in vere e proprie consistenze empiriche. Ad esempio, si
dice quanto la pandemia abbia mostrato come nel capitalismo mal si combinino il lavoro produttivo con
quello riproduttivo, e di come sia essenziale il lavoro di cura, che viene invece indebolito (tagli alla sanità) e
quindi “ciò dovrebbe indurre a trattare le lotte femministe per la trasformazione del rapporto tra produzione e
riproduzione”. Oppure, riferendosi alla crisi climatica, in gran parte determinata dal modello di sviluppo del
capitalismo globale, si dice “tutto questo conduce alla necessità di disegnare alternative credibili alle impasse
del capitalismo… e questo compito richiede uno sforzo inedito di unità”. 

Solo a pagina 115 vengono finalmente segnalate tre esperienze di mobilitazione che testimoniano l’esistenza
della società. La prima è quella della Gkn di Firenze, azienda di componentistica auto di proprietà di una
multinazionale britannica, che diventa un caso virtuoso di resistenza operaia e sindacale ai licenziamenti, da
cui scaturiscono attraverso il collettivo di fabbrica dei piani di stabilità occupazionale, di
reindustrializzazione e di riconversione del sito produttivo in chiave di sostenibilità ambientale.
Progressivamente la vicenda di questa azienda, tuttora in corso e che potrebbe diventare un modello di
“fabbrica pubblica socialmente integrata” si trasforma in una mobilitazione ampia sul territorio e nel paese,
divenendo un simbolo anche per l’attivismo ambientale e contribuendo idealmente a sanare il conflitto fra
lavoro e ambiente. La seconda esperienza riportata è quella dei movimenti ambientalisti giovanili, come
Fridays for Future, Extinction Rebellion, Ultima Generazione, che prendono avvio dalla spinta propulsiva di
Greta Thunberg nel 2018 e che sono accomunati dal tema della giustizia climatica, che nasce da una lettura
politica dei rischi ecologici e delle sue ripercussioni sulle diseguaglianze sociali. Qui l’autrice sottolinea la
presenza di legami che questi movimenti stanno creando fra la questione ambientale e altri aspetti della
modernizzazione sociale relativamente al lavoro, ai diritti delle donne e LGBTQ. Facendo leva sul concetto
di intersezionalità (coniato nel 1989 da Kimberlé Crenshaw con un significato giuridico, applicato alla
combinazione di discriminazione di sesso e razza) l’autrice apre alla terza esperienza riportata, che fa
riferimento al movimento femminista Ni Una Menos e in particolare al primo sciopero generale femminista



realizzato in Argentina nel 2015, come esempio di insorgenza politica di massa, e aperto a tutti coloro che ne
condividano i principi e gli obiettivi, andando oltre uno schema identitario esclusivamente femminile e
valorizzando una politica delle alleanze. 

Si tratta di esempi rari di sommovimento sociale senza dubbio interessanti, per certi aspetti innovativi anche
rispetto alle esperienze collettive della nostra storia passata, dai quali però non si precisano effetti
generalizzabili, tali da poter affermare che sia in corso un ripensamento dell’ordine sociale, con un ruolo
attivo delle istituzioni e delle politiche.  

Il libro è nel suo complesso interessante e pieno di riferimenti alla letteratura, ma appare sbilanciato fra la
lunga parte di critica teorica al neoliberismo e una parte ridotta dedicata ai movimenti che vorrebbero
dimostrare una nuova vitalità della società. In altri termini, la parte destruens è prevalente sulla parte
construens. Sarebbe stato forse più proficuo capovolgere l’ordine narrativo, partendo dagli esempi di realtà
per poi dedurne in modo più coerente le implicazioni di un ipotetico avanzamento sociale e di messa in
discussione del modello di capitalismo.  

Che individualismo e società privata siano i cardini di questo modello, almeno in Occidente, non è dubbio.
Reagire all’individualismo con il comunitarismo, è stata una proposta finora ambigua: non basta la “voglia di
comunità” perché essa si affermi, anzi potrà affermarsi in modi-identitari, reazionari-che in certo senso
continuano l’individualismo. Le “immagini di società” dominanti sin qui sono state del resto quelle (alla
Bauman) della società liquida e della solitudine del cittadino globale. Occorre una “politica terrestre”,
conclude Serughetti. Il meglio sin qui pensato su questa proposta, come in Bruno Latour, Dipesh Chakrabarty
e altri, rappresenta un capitolo ancora da scrivere su cosa potrà significare una futura “società planetaria”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





