DOPPIOZERO

M achiavelli contemporaneo

Roberto Esposito
10 Febbraio 2024

Machiavelli, un classico o un contemporaneo? Parla piu al suo o al nostro tempo? Raramente la | etteratura
critica hafornito una risposta equilibrata a questa domanda ricorrente. In genere ha sbandato tra gli estremi
opposti. Alcuni interpreti, anche di grande rilievo, hanno schiacciato Machiavelli sul suo tempo, situandolo
in una stagione pre-moderna. Penso allo stesso Foucault, che lo colloca alafine del vecchio paradigma
sovrano, piuttosto che all’ alba del nuovo paradigma governamentale. Altri, a contrario, |o hanno proiettato
nel futuro, considerandolo non solo un repubblicano, quale certamente é stato, ma un democratico radicale,
Se non un rivoluzionario, teorico di un potere costituente opposto alla sovranita statale, perché

ontol ogicamente radicato nella potenza incipiente delle moltitudini. Naturalmente mi riferisco ad
interpretazioni anche diverse traloro, main qualche modo accomunate da questa tendenza modernizzante e
anche post-modernizzante. In questa doppia radicalizzazione — tra un eccesso di prudenza storiograficaed un
eccesso di enfasi politica—rischiadi perdersi una chiave interpretativa piu duttile e sorvegliata, capace di
articolare meglio larelazione tra classico e contemporaneo. La classicita non e né esterna né coincidente con
la contemporaneita— ma e un’ aterita che la sfida dal suo interno, mettendolain tensione con se stessa.

In questo senso direl che Machiavelli ci parli da contemporaneo proprio perché appartiene pienamente al suo
tempo, in quanto tale inassimilabile a nostro. ‘ Contemporaneitd’ — nel senso letterale del termine—non é
solo I appartenenza all’ ultima stagione, ma anche la compresenza di tempi diversi all’interno dello stesso
tempo. E proprio questo scarto a creare quella distanza prospettica che ci consente di non aderire piattamente
alla superficie del nostro tempo. Potremmo definire questa distanzatranoi e il nostro tempo col termine
‘origine’. Origine non é cio che staall’inizio del tempo — in un passato che tende sempre di piu ad arretrare —
ma |la differenza dell’ attualita rispetto a sé stessa. 1l punto di resistenza che ci consente di misurare le
contraddizioni del nostro tempo attraverso una parola che viene dalontano, come appunto quella di
Machiavelli. Se é cosi, possiamo vedere in Machiavelli il piu grande pensatore dell’ origine — dando atale
espressione almeno tre significati. Pensatore dell’ origine intanto perché inaugurail pensiero politico moderno
e, per certi versi, ancheil pensiero italiano. Pensatore dell’ origine perché teorico del ‘ritorno ai principi’,
come tutti ben sappiamo. Ma pensatore dell’ origine anche in un terzo, e piu intenso, significato — e cioe
perchéiniziatore di quello che si pud chiamare pensiero ‘istituente’.

Istituire significa appunto iniziare, inaugurare, dare origine a qualcosa che dura nel tempo, cherestain piedi.
E un termine costitutivamente antinomico perché compone I’ elemento della stabilita, dello ‘stare’, con quello
del movimento, del ‘divenire’. Lagrandezza di Machiavelli stanel non sfumare questa antinomia, ma

nell’ assumerlain tutta la sua produttivita. Egli €il primo avedere nella politicanon solo |’ arte del
conservare, ma anche quelladell’innovare, del fondare, del creare. In questo senso si puo dire che aprail
pensiero istituente — che siaall’ origine del pensiero dell’ origine. Non sono certo il primo a sostenerlo.
L’interpretazione istituente di Machiavelli € presente, sia pure con diverse denominazioni, nella critica
machiavel liana recente e meno recente — faccio per tutti i nomi di Claude Lefort, John McCormick, Gabriele
Pedulla, che ne offrono tre diverse versioni, fenomenologica, populista e strutturale. Personalmente ho
cercato di elaborarlain chiave genealogica, al’interno di un percorso che riconosce in Machiavelli il primo
anello, seguito in primo luogo dal suo grande estimatore Spinoza, di un pensiero delle istituzioni. Senza
poterlo adesso ripercorrere, diciamo che questa lettura nasce dall’ interno dell’ interpretazione conflittualista,
ormai ampiamente diffusa, di Machiavelli. Si puo dire che ne siaun’ estensione e un’intensificazione nella


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/machiavelli-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/roberto-esposito

misurain cui assegna allo stesso conflitto un ruolo istituente.

Gia datempo é stato sostenuto che, anziché contrapporre conflitto ed ordine, Machiavelli li saldain un'unica
prospettiva che pensal’ uno in rapporto all’ altro. Adoperando un lessico istituente, si puo dire che, invece di
contrapporre la dinamica conflittuale agli ordini istituzionali, ne fail loro motore interno. Cio significacheil
conflitto é valido, ha una valenza produttiva, solo se serve aistituire un ordine capace insieme di incorporarlo
e potenziarlo. Conflitto politico € quello che non si consumain se stesso, che € volto a creare un nuovo
ordine. Naturalmente, come ben sappiamo, per Machiavelli, né gli ordini néi conflitti sono uguali fraloro. E
anzi cio che conta é proprio ladistinzione trale loro differenti tipologie. Alcuni ordini sono positivi,
produttivi di espansione, altri negativi, destinati alla dissoluzione. Lo stesso vale per i conflitti, stessi a
volte portatori, altre volte distruttori, di forma politica. Main ogni caso ordini e conflitti positivi sono
appunto quelli che s'integrano traloro — ordini che includono conflitti ei conflitti che producono nuovi
ordini.

Quello che conta € non perdere di vistalarelazione vitale che li unisce. Uso questo aggettivo — vitale —
perché aintegrareistituzioni e conflitto e proprio la materia della vita. Tutti sappiamo quanto I’ intera vita di
Machiavelli sia stata legata alleistituzioni fiorentine, al punto di non tollerare I’ interruzione di tale rapporto.
Naturalmente non mi riferisco solo a un dato biografico, ma a una questione ontologico-politica— piu
precisamente, a un’ ontologia materialisticadel corpi viventi. Quando egli scrive nei Discorsi che “una
repubblica ha maggior vita” del principato” o che gli ordini “hanno bisogno di essere fatti vivi dalle virtu dei
cittadini”, queste espressioni vanno prese in manieraletterale, nel senso che esistono delle forme politiche
piu adatte a sopravvivere di altre perché incorporano una maggiore potenzavitale. Lavita éinsiemeil
contenuto e il motore della politica. Cio significa che non & mai nuda vita, semplice vita biologica. E sempre
formadi vita, vitaformata e formante, istituita e istituente. Sappiamo che Machiavelli non parlapiu il
linguaggio aristotelico della ‘vitabuona’, ma neanche quello, hobbesiano, della conservatio vitae. Certo, la
vita politica va conservata quanto possibile; ma, per esserlo, per durare, va primaistituita e poi, ogni volta
che minaccia di regredire, re-istituita, vale adire sostenuta e sviluppata da istituzioni capaci di rigenerarla.
Cio che va conservato € precisamente il suo movimento, come accade nella repubblica romana, resa grande
proprio da uno sviluppo istituzionale che le ha consentito I’ espansione politica.



Per questo Machiavelli declina spesso il sostantivo ‘vita’' nel verbo ‘vivere' —mobilitando il concetto di vita
nella doppia dimensione dell’ essere e del divenire, dello spazio e del tempo, dellaliberta e della necessita.
Ma cio che ancora piu conta, relativamente alla semantica istituente, sono gli aggettivi con cui Machiavelli
connotail verbo ‘vivere' —vivere‘civile', ‘vivere politico’ e soprattutto ‘vivere libero’, opposto a vivere
‘servo’. Vivere civile € quello che aderisce a determinate leggi chei cittadini stessi si sono dati, secondo il
significato originario dell’ antico lemma latino vitam instituere. 11 “vivere politico” aggiunge a vivere civile
la partecipazione, pit 0 meno ampia, dei cittadini stessi ala gestione del potere. “Vivere libero”, infine, &
guello opposto a un vivere oppresso da altri, tipico dei regimi monarchici o aristocratici —vale adire, con
un’ espressione moderna, una vita capace di auto-istituirsi. Il vivere libero presuppone un processo istituente.
Non solo perché, per esistere, vainizialmente istituito, ma perché, unavoltaistituito, vatenuto in vita
attraverso |’ organizzazione istituzionale dellaliberta. La liberta non e data naturalmente. Va conquistata,
difesa, allargata. E da questo lato che Machiavelli apre, al suo confine esterno, un orizzonte democratico,
vale adiretale dafare del popolo il soggetto decisivo dellavita politica.

Gli ordinamenti repubblicani devono essere governati da meccanismi istituzionali in grado darendere libera
lamaggior parte dei soggetti. In questo modo Machiavelli conferisce a lemma vitam instituere un significato
che non avevamai avuto in precedenza— né in Grecia, né a Roma né, in questa misura, nell’ Umanesimo
civile. Questo il passaggio, o il salto, ontologico-politico compiuto di Machiavelli. E il punto —si potrebbe
dire—in cui I’ ontologia politica diverge dalla teologia politica. Diversamente dal lessico hobbesiano della
sovranitd, bloccato nellafissita del patto, Machiavelli pensal’ organismo politico come qualcosa semprein
divenire. Come non esiste vita politica fuori da una data situazione storica cosi non puo esserci storia privadi
determinazioni politiche. Solo queste riescono, ameno per un certo tempo, a stabilizzare il movimento
storico primache si creino condizioni nuove.



Fuori da questo doppio impulso, conservativo e innovativo, la citta politica non sopravviverebbe. Lavitanon
puo essere vissuta nella suaimmediatezza. Ha bisogno di forma. Deve passare attraverso un artificio che ne
interrompail flusso diretto e lo configuri secondo determinati rapporti di forza. La societd, tutt’ atro che
basata su un piedistallo naturale, poggia su un vuoto di fondamento che richiede di metterlain forma
attraverso un processo istituente. Hegel avrebbe detto che deve passare per il negativo. Si direbbe che, senza
arrivare ateorizzarlo, anche Machiavelli pensi in forma negativa, ragioni per contrasto. Per definire qualcosa,
egli parte dal suo contrario, derivandolo dalla differenza con esso. Piu che in riferimento al bene possibile,
ragionain termini di male maggiore da evitare. 11 soggetto politico punta a qualcosa che, evitando il peggio,
si dimostri un bene, pur non essendolo in primaistanza e in quanto tale. Gli stessi tumulti, benefici per

I” organismo politico di Roma, sono di per sé un male accettabile per sfuggire al doppio male maggiore della
stasi regressiva e dellaguerracivile. Lafunzione delleistituzioni € appunto di impedire questa duplice deriva
entropica, favorendo il passaggio dal male maggiore a quello minore e da questo al’ unico bene possibile —
vale adire adla portata del soggetto politico nello scenario problematico in cui questi si trova ad operare. Si
tratta di una necessita di ordine antropol ogico, prima ancora che politico. La corruzione umana, sul tempo
lungo, einarrestabile. Pud essere fronteggiata, 0 almeno contenuta, solo attraverso strumenti precari e
limitati, come limitata € la vita umana stessa, esposta al’incombenza, endogena o esogena, della morte. Solo
dal caos nasce I’ ordine, in una modalita che non lo cancella, ma al massimo attiva un accettabile
patteggiamento con esso. Perché possa darsi qualcosa come la politica, occorre uno scarto, una deviazione
dallanorma, che trattengaiil precipitare della situazione, impedendole di scivolare nella corruzione cui €, per
il declinare di tutte le cose umane, naturalmente orientata. L’ unico modo di bloccare questaderiva—e, in
acuni casi, di ribaltarlain impulso produttivo — e innalzare un argine istituzional e capace di incanaare gli
eventi entro una cornice in gualche modo controllabile, naturalmente fatti salvi i rovesci dellafortuna.

Cio vale per ogni tipo di evento. Certo, esistono eventi che spezzano la successione delle cose, aprendo una
breccianell’ ordine del tempo. Ma anche gli eventi piu dirompenti vanno pur sempre inquadrati in processi
pit ampi. Daqui il loro necessario rapporto con le dinamiche istituzionali. Come alcuni eventi — per esempio
i tumulti che hanno portato alainstaurazione del tribunato della plebe a Roma— sono stessi processi
istituenti, cosi le istituzioni, allorché producono determinati effetti, possono essere considerate veri e propri
eventi storici. Gli eventi, per essere colti in tutto il loro spessore, vanno insomma ricondotti alla storicitada
Cui originano ein cui S riversano. Possono aprire o chiudere un processo in corso, potenziarlo o perturbarlo,
proseguirlo oppure orientarlo in direzione diversa. Possono spegnere o provocare conflitti, stabilizzare o
destabilizzare ordini, ma sempre al’interno di dinamiche pit generali da cui sono trasformati e che
contribuiscono atrasformare. Se misurati su un arco di tempo piu lungo, gli eventi significativi non
costituiscono né una rottura assoluta della storia né una semplice ripetizione. Coincidono generalmente con
svolteistituzionali. Solo le istituzioni riescono arendere gli eventi avversi gestibili o almeno affrontabili.
Naturalmente ¢’ e un limite oltre il quale gli strumenti ordinari tendono aincepparsi, cedendo ala corruzione
che s'impadronisce dell’ intero organismo. Come si sa, in quel casi € necessario ricorrere amodi straordinari,
che non si limitano al periodico rinnovamento delle leggi, ma prevedono un radicale mutamento delle
istituzioni. E la procedura che Machiavelli definisce “ritorno ai principi”, ancora una volta chiamando in
causala categoriadi origine.

Maanchein questo caso il ‘tornare ai principi’, tutt’ atro che regressione a un’ origine incontaminata, pura
ripetizione del passato, implica unariattivazione del principio istituente, come é espresso nei termini
“Mutazione’, “aterazione” e“rinnovazione’. Ritornare ai principi non significarisalire la storiaall’ indietro,
ma adattare alla nuova situazione quella stessa potenza istituente che aveva consentito la genesi

dell’ organismo. Dalle prime opere alle ultime — in particolare il Discursus florentinarum rerum e la Minuta
di prowisione per lariforma dello stato di Firenze — Machiavelli non fa che lavorare, naturalmente in
relazione con le congiunture storiche che incontra, a unariorganizzazione delle istituzioni fiorentine, civili e
militari. E il momento in cui il principio istituente che ha orientato il suo intero percorso teorico si solidifica
in unaverae propria proposta di riforma costituzionale. Naturalmente non lo fa da un punto di vista neutrale,
madal punto di vista repubblicano, anche quando la repubblica fiorentina entrain forte difficolta fino ad
essere soppiantata dal potere mediceo. Questo spirito di parte, sottolineato gia da Gramsci e ripreso da tutta



I’interpretazione radicale, € un carattere fondamentale di Machiavelli. Nulla e pit lontano dalui di una sorta,
come oggi s dice, di ingegneriaistituzionale di tipo neutralizzante. Le istituzioni non nascono dalla mente di
un legislatore o, tantomeno, da un contratto sociale, ma nel fuoco dello scontro politico. Esse servono a
tenere in formal’ antagonismo, da un lato contenendo le ambizioni dei Grandi, dall’ altro dando sfogo al
risentimento popolare, cosicché, come Machiavelli scrive in un passo ben noto, “non é cosa che faccia tanto
stabile e ferma una republica, quanto ordinare quellain modo che I alterazione di quegli omori che |’ agitano
abbia unaviada sfogars ordinata dalle leggi” (Discorsi I, 7).

Machiavelli parteggia apertamente per opzioni istituzionali orientate araffrenare la prepotenza dei Grandi e a
favorire la partecipazione del ‘ maggior numero’ al governo dellacitta. Siala storiaromana che quella
fiorentina sono dalui interpretate, nel bene e nel male, in ragione di questa sceltadi fondo. A questatendenza
e possibile conferire una connotazione democratica, se assumiamo questo termine non nel senso delle
moderne democrazie, main quello letterale di un potere a base popolare. Difesadel Gran Consiglio,
istituzione di Proposti dotati di poteri ssimili aquelli dei Tribuni della plebe, legge per |’ incriminazione dei
magnati corrotti, combinazione di elezione e sorteggio nell’ assegnazione delle cariche pubbliche, per evitare
il predominio dei piu abbienti, sono tutte procedure, proposte da Machiavelli, di forte colore politico
destinate arafforzare la parte popolare. Anche se dubito sia possibile trasferirle direttamente nelle nostre
democrazie, come ritiene invece McCormick, non ¢’ e dubbio che esse risuonino nel nostro orizzonte
contemporaneo come quell’ alterita che ci pone in rapporto critico con il nostro tempo. La debolezza delle
nostre democrazie derivanon solo dal carattere autoreferenziale delle loro istituzioni — incapaci di recepire le
domande che vengono dalla societa— ma dalla rottura del rapporto tra potenzaistituente e potere istituito.

E vero che quando Machiavelli avanza quelle proposte di riformaistituzionale, lo fa semprein vistadi un
equilibrio complessivo fondato sul bilanciamento dei poteri. Da qui la sua presadi posizione — atrimenti
incomprensibile — contro ogni tentativo di esclusione dei Magnati dalla gestione della repubblica.
Machiavelli era contrario ad ogni modello egualitario che comportasse una radicalizzazione del conflitto
sociale simile al disordini causati a Roma dall’ approvazione delle leggi agrarie. Un’ attitudine all’ equilibrio
istituzionale provato anche dalla difesa della dittatura romana, intesa come extrema ratio richiestanei cas di
emergenza. Come e stato chiarito, Machiavelli non e un teorico dello stato di eccezione —non e l’iniziatore
del decisionismo. Ma conosce il peso della necessita al’ interno della dinamica politica. Essanon eil
contrario assoluto dellaliberta, mail suo vincolo, nel senso che fissai limiti in cui laliberta pud darsi senza
autodistruggersi. Anche la contrarieta al tentativo di estromettere i Grandi dalla gestione del potere non va
intesa in contraddizione con la sua opzione popolare 0 come una concessione estemporanea alla parte avversa
— Machiavelli restafino allafine uomo di parte. Mavaingquadratain quella combinazione virtuosatra
istituzione e conflitto che segnala suaintera prospettiva. Se uno dei due poli della dialettica politica venisse
meno, 0 si riducesse oltre misura, s indebolirebbe la stessa dinamica conflittuale che garantisce la tenuta
delleistituzioni nel loro insieme.

Il nucleo cruciale, chefadi Machiavelli il primo teorico moderno del potere istituente, stain una concezione,
aun tempo redlistica e radicale, che non spezza mai il rapporto tra ordine e conflitto. Se un dato ordine
impedisce lo sviluppo del conflitto politico & destinato all’implosione. Ma se il conflitto politico non mira
alla creazione di un nuovo ordine finisce per degenerare in scontro privato o in guerracivile. La straordinaria
intuizione di Machiavelli — che, mentre ne fail piu grande classico politico moderno, celo rende
straordinariamente contemporaneo — sta nella teorizzazione di una dial ettica complessa che vede i gruppi
sociali fronteggiars all’interno di una comune rete istituzionale. Cio che soprattutto resta, della sua strategia
argomentativa, €’ articolazione di unatrama fatta di azioni virtuose, ma anche funzioni, istituti, poteri da cui
tali azioni sono insieme condizionate e potenziate. Gabriele Pedulla conclude il suo articolo di qualche
giorno fasul “Sole 24 Ore” mettendo in relazione il conflitto politico in Machiavelli con il conflitto delle sue
interpretazioni. Esse devono dialogare purché laloro tensione resti vivae non s sfibri in un compromesso
mediano. Perché possano confrontarsi fraloro, le diverse prospettive devono differenziarsi con la massima
nettezza. Solo in questo modo, se condotto tra punti di vista chiaramente profilati, il dialogo risultera
produttivo. Sono convinto cheil convegno di questi giorni rispondera atale esigenza con rigore e passione.



Questo testo é stato scritto in occasione dell prima conferenza della INTERNATIONAL MACHIAVELLI
SOCIETY, chiamata ad aprirei lavori del Congresso Mondiale di Filosofia che nel 2024 € previsto si svolga
proprio a Roma. Organizzata da Mario De Caro, Sean Erwin, Yoannis Evrigenis, Gabriele Pedulla e Vickie
SQullivan, la conferenza si & tenuta a Roma dal 13 eal 16 dicembre 2023 si é tenuta a Roma.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

